
Cerdika: Jurnal Ilmiah Indonesia, 6 (1), 2026 
p-ISSN: 2774-6291   e-ISSN: 2774-6534  

 

 

Available online at http://cerdika.publikasiindonesia.id/index.php/cerdika/index 

 

298 

Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat 

Talang Babungo 
 

 

A’zizil Fadli 

Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang, Indonesia 

Email: 242004004@uinib.ac.id 

 
 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk melihat kepentingan pemberian izin perkawinan oleh mamak dalam masyarakat 

Talang Babungo. Penelitian ini bersifat kualitatif dengan sumber penelitian diperoleh dari wawancara melalui 

tokoh-tokoh seperti ninik mamak, alim ulama, pemerintahan nagari dan calon pengantin. Data dianalisis melalui 

tiga tahapan. Pertama melalui re-statement data, kedua deskripsi data dan ketiga interpretasi data.  Studi ini 

menemukan pertama pemberian izin mamak dalam perkawinan sebagai sumber legitimasi untuk memperkuat 

marwah adat. Kedua aturan pemberian izin mamak dalam perkawinan berkontribusi memperkuat fungsi dan 

peran adat. Ketiga pemberian izin mamak menunjukkan tanggung jawab mamak terhadap kemenakannya. Ketiga 

studi di atas memperlihatkan bahwa otoritas mamak dalam memberikan izin perkawinan dapat dipahami sebagai 

bentuk perlindungan institusional terhadap keberlanjutan sistem matrilineal, dan menjaga identitas kolektif dan 

kehormatan kaum matrilineal.  

 

Kata kunci: talang babungo; marwah adat; izin perkawinan 
*Correspondence Author: A’zizil Fadli 

Email: 242004004@uinib.ac.id 

 
 

PENDAHULUAN  

Otoritas mamak dalam memberikan izin perkawinan ternyata  memberi perlindungan 

terhadap keberlanjutan sistem matrilineal, dan menjaga identitas kolektif dan kehormatan 

masyarakat Talang Babungo. Bagi masyarakat Talang Babungo mamak  bertanggung jawab 

menemukan pasangan yang cocok untuk keponakannya,  juga terlibat dalam mengusulkan 

pernikahan serta berpartisipasi dalam musyawarah masyarakat mengenai kebiasaan pernikahan 

(Wahyuni, 2022). Adanya aturan perizinan mamak berkembang sebagai bagian integral dari 

syarat pendaftaran perkawinan di Minangkabau.  Ketentuan ini diadakan sebagai pengesahan 

adat terhadap peran mamak dalam pernikahan di Minangkabau (Azharuddin & Tanjung, 2022). 

Dalam prakteknya di Minangkabau mamak memainkan peran kunci dalam pernikahan 

keponakannya, termasuk perjodohan, mengusulkan, dan mempertimbangkan uang japuiktan 

(Chairul Umar, 2022). Adanya aturan mengenai izin mamak dalam pendaftaran perkawinan di 

Minangkabau menjadi sarana untuk menyampaikan peran dan tanggung jawab mamak sebagai 

mediator dan pembina keluarga mempelai (Wahyuni, 2022). Selain itu aturan izin mamak 

dalam pendaftaran perkawinan di Minangkabau bertujuan untuk menjaga nasab keluarga, 

mencegah terjadinya pertentangan adat akibat terjadinya perkawinan yang apabila tidak 

dibimbing oleh mamak (Chairul Umar, 2022). Sebagai salah satu kebiasaan yang telah 

dijadikan aturan, izin mamak dianggap wajib dipenuhi oleh masyarakat di Kecamatan  dalam 

melaksanakan pendaftaran perkawinan di Kantor Urusan Agama (KUA).  

Salah satunya di Kecamatan Hiliran Gumanti Kabupaten Solok, ditetapkan syarat 

tambahan bagi calon pengantin yang akan melangsungkan akad nikah harus ada persetujuan 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo 

299 

dari mamak dalam bentuk surat persetujuan/ izin menikah dari mamak yang dikeluarkan oleh 

kantor Wali Nagari.  Menurut Abdul Wahhab Khallaf (2014) syarat adalah sesuatu hal yang 

diluar hakikat yang disyarati. Ketiadaan syarat menetapkan ketiadaan yang disyarati, namun 

adanya syarat tersebut tidak memastikan adanya yang disyarati. Al-Syatibi juga mendefinisikan 

syarat sebagai sesuatu yang menjadi sifat yang menyempurnakan sesuatu yang disyaratkan 

(masyruth) dalam hal yang menjadi implikasinya atau yang menjadi dasar hukumnya. Sehingga 

dapat dikaitkan bahwa izin mamak merupakan bagian penting dalam pendaftaran perkawinan 

karena menjadi syarat sahnya perkawinan tersebut dapat dilaksanakan. 

Terkait dengan pencatatan perkawinan ditemukan tiga puluh lima studi  yang dapat 

diklasifikasi menjadi empat aspek. Pertama studi yang fokus pada soal status hukum tentang 

pencatatan perkawinan (Baftim, faishol, Putri;2021, Marwin;2014, Ghofur dkk;2020, Zamroni 

dkk;2023, Halim, Jamal dkk;2023, Rais;2021, Mubarok;2017, Ramadhani dan Dwi Aryanti 

Ramadhani;2024, Laksana;2022, Latupono;2019). Kedua studi terkait dengan efektifitas 

pelayanan dan urgensi pencatatan perkawinan (Mahmud Pribadit, Tim Keilmuan UIN 

Bandung;2020, Mahera;2022, Daya;2021, Winariu dkk;2023, Susanti;2017, Mulyadi 

dkk;2022, Sainul;2018, Tagel;2020, Fanda dkk;2016, Sholeh;2023, Danang dkk;2022, Wijaya 

dkk;2023). Ketiga tentang peraturan pencatatan perkawinan dan kelembagaannya (Siregar 

dkk;2024, Raafilia Khairunnisa dan Ramdan Fawzi;2022, Basit;2021, Zainuddin dkk;2022, 

Isnaiah dkk;2021).  

Keempat studi yang fokus terhadap dampak perkawinan yang tidak tercatatkan 

(Ma’sum;2013, Masduqi;2013, Khoiriah dkk;2022). Dalam konteks empat aspek diatas studi 

ini masuk pada kategori ketiga yaitu peraturan dan kelembagaan pencatatan perkawinan. Dari 

empat klasifikasi terkait peraturan dan kelembagaan pencatatan perkawinan baru berkisar pada 

satu soal peraturan perundang-undangan, kedua soal lembaga-lambaga yang berwenang untuk 

melakukan pencatatan perkawinan. Dari empat studi diatas belum menyentuh aspek peraturan 

yang dikeluarkan oleh pemerintah daerah terkait prosedur pencatatan perkawinan harus melalui 

ninik mamak dalam konteks inilah penelitian ini dilakukan.  

Berangkat dari fakta sosial dan literatur diatas, ada tiga hal pentingnya  studi ini 

dilakukan. Pertama, studi diatas belum menyentuh aspek peraturan yang dikeluarkan oleh 

pemerintah daerah harus melalui ninik mamak dalam pendaftaran perkawinan. Kedua, izin 

ninik mamak menjadi keharusan dalam pendaftaran perkawinan. Ketiga, mengkonstruksi 

logika hukum yang digunakan oleh masyarakat dalam praktek pendaftaran perkawinan yang 

memerlukan izin mamak.  

Studi tentang logika hukum mamak dalam perizinan pendaftaran perkawinan di 

Kecamatan Hiliran Gumanti Kabupaten Solok dibangun atas tiga argumen. Pertama, 

pembentukan hukum harus berlandaskan pada nilai-nilai filosofis yang mencerminkan cita-cita 

masyarakat sehingga aturan atau hukum yang dibentuk harus mencerminkan kebutuhan dan 

realitas sosial masyarakat (Ariani & Liany, 2021).  

Menurut  Satjipto Raharjo masyarakat merupakan sumber daya yang menghidupi hukum  

melalui nilai-nilai dan gagasan yang berkembang dalam kehidupan sosial sehingga partisipasi 

masyarakat berperan penting dalam pembentukan hukum (CMSMaster, 2015). Bagi Achmad 

Ali, Hukum berfungsi sebagai sarana untuk menciptakan perubahan sosial yang terencana dan 

mengatur interaksi antar individu dalam masyarakat. Ia menekankan pentingnya adaptasi 



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo 

300 

hukum terhadap dinamika sosial yang terus berubah, sehingga hukum dapat tetap relevan dan 

efektif dalam mengatur kehidupan bermasyarakat (Haryanti, 2014).  

Kedua, keharusan izin mamak sebagai syarat pendaftaran perkawinan memiliki fungsi 

yang saling berkaitan dan keserasian terhadap aturan yang Undang-Undang. Menurut Talcott 

Parson, ada nilai-nilai dan norma-norma yang diterima bersama yang berfungsi sebagai standar 

dan panduan bagi setiap perilaku anggota masyarakat. Selama norma dan nilai ini tetap ada, 

masyarakat akan tetap teratur. Agar masyarakat tetap harmonis dan teratur, cita-cita ini harus 

selalu ditegakkan. Ketiga, izin mamak sebagai syarat dalam pendaftaran perkawinan memiliki 

tujuan untuk melindungi, memproteksi, memelihara nilai- nilai yang tumbuh dan berkembang 

dalam masyarakat. Dalam syariat dijelaskan tujuan dari dibentuknya hukum yaitu untuk 

menjaga kemaslahatan dan memenuhi kebutuhan hidup manusia (Wahhab Khallaf, 2014). 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kedudukan dan kewenangan otoritas mamak 

dalam memberikan izin perkawinan pada masyarakat Talang Babungo, serta menelaah praktik 

pelaksanaannya dalam perspektif hukum adat dan relevansinya dengan hukum nasional. 

Manfaat penelitian ini secara teoretis diharapkan dapat memperkaya kajian hukum adat, 

khususnya mengenai sistem kekerabatan dan peran otoritas adat dalam pengambilan keputusan 

perkawinan. Secara praktis, penelitian ini diharapkan menjadi rujukan bagi tokoh adat, 

masyarakat, dan pemerintah daerah dalam memahami serta mengharmoniskan peran mamak 

dengan ketentuan hukum positif, sehingga tercipta kepastian hukum, pelestarian nilai adat, dan 

perlindungan hak-hak calon mempelai dalam proses perkawinan. 

 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian tentang otoritas mamak dalam menentukan keabsahan pendaftaran perkawinan 

bersifat kualitatif yang bersumber pada tokoh masyarakat Talang Babungo. Cakupan penelitian 

terdiri dari latar belakang izin mamak dalam pendaftaran perkawinan, alasan izin mamak dalam 

pendaftaran perkawinan, tujuan izin mamak dalam pendaftaran perkawinan. 

Data dalam penelitian ini diperoleh dari pertama ninik mamak, kedua alim ulama, ketiga 

pemerintahan nagari, keempat calon pengantin. Ninik mamak yang dijadikan sumber penelitian 

ini adalah Dt, Rajo Nan Gadang. Alim Ulama yang dijadikan sumber oenelitianini adalah Bapak 

Sadrusilah, S.Ag. Pemerintahan Nagari yang dijadikan sumber penelitian ini adalah Bapak 

Hafizurrahman. Informan dalam penelitian ini ditentukan dengan cara mencari informan kunci. 

Informan kunci dalam penelitian ini adalah Dt, Rajo Nan Gadang yang merupakan ketua 

Kerapatan Adat Nagari Talang Babungo. 

Penelitian ini dilaksanakan selama 30 hari, mulai dari tanggal 1 Maret sampai 30 Maret 

tahun 2025. Pada tanggal 1 Maret dilakukan perancangan rumusan instrumen penelitian yang 

relevan kurang lebih selama satu minggu. Pada tanggal 11 Maret mulai menyusun kerangka 

variable penelitian serta indikator pertanyaan yang memuat berbagai pertanyaan relevan dengan 

instrumen yang telah dirumuskan sebelumnya. Pada tanggal 14 Maret dilakukan observasi ke 

Nagari Talang Babungo.  

Pada tanggal 15 membuat janji dengan Wali nagari untuk melaksanakan wawancara 

terkait penelitian. Pada tanggal 16 dilakukan tahap wawancara bersama Wali Nagari dan 

dilanjutkan dengan membuat janji dengan salah seorang penghulu (pengurus KUA) di 

Kecamatan Hiliran Gumanti. Pada tanggal 17 dilakukan tahap wawancara kedua bersama salah 



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo 

301 

seorang penghulu di KUA Kecamatan Hiliran Gumanti. Pada tanggal 24 melakukan tahap 

wawancara bersama Ketua KAN Talang Babugo. Tanggal 27 dan 28 Maret dilakukan 

pengolahan data dari hasil riset yang telah dilaksanakan.  

Data dalam penelitian ini diperoleh dengan teknik wawancara. Wawancara ini dilakukan 

secara terstruktur yaitu daftar pertanyaan yang telah disiapkan sebelumnya ditanyakan satu-

persatu, setelah pertanyaan terjawab ditandai dengan ceklis. Pertanyaan  diajukan secara acak 

sesuai dengan pertanyaan yang berdekatan dengan konteks yang disampaikan. Data-data yang 

diperoleh direkam dan dimuat dalam sebuah file. File-file yang didapatkan diberi kode sesuai 

dengan informan yang diwawancarai. File-file tersebut dikumpulkan dalam sebuah folder yang 

berisi terkait hasil wawancara yang telah diperoleh. 

Data dianalisis melalui tiga tahapan. Pertama melalui re-statement data, kedua deskripsi 

data dan ketiga interpretasi data. Tahap re-statement data dilakukan penyajian data dengan 

memindahkan data yang diperoleh dari bentuk suara ke dalam bentuk tulisan. Pada tahap ini 

semua data yang disampaikan oleh seluruh informan dituangkan dalam tulisan tanpa 

mengurangi satu kata pun. Data yang dituangkan dalam bentuk tulisan dimasukkan sesuai 

dengan kelompok indikator pertanyaan yang telah disusun secara terstruktur. Kedua pada tahap 

deskripsi data dengan melakukan memoing dari tiap-tiap data yang telah disusun sesuai 

indikator pertanyaan, yaitu dengan memilih poin-poin penting yang diperoleh dari data yang 

telah didapatkan.  

Poin-poin penting tersebut dipindahkan kedalam satu tabel agar mempermudah 

perumusan interpretasi data. Tahap terakhir yaitu melakukan interpretasi data. Data yang telah 

dimemoing kemudian dirumuskan menjadi sebuah ide baru yang lebih terstruktur tanpa 

mengurangi makna asli. Hasil dari interpretasi memoing data tersebut dibuat dalam bentuk 

kalimat baru dengan bentuk paragraf. Kemudian data hasil interpretasi tersebut dimuat dalam 

bentuk tabel sesuai dengan indikator pertanyaan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Ada tiga isu utama terkait izin mamak dalam pendaftaran perkawinan pada bagian ini 

yang akan didiskusikan. Pertama legitimasi historis penetapan izin mamak, kedua argumen 

kultural penetapan izin mamak, dan ketiga tujuan penetapan izin mamak dalam perkawinan. 

Latar Belakang Penetapan Izin Mamak dalam Proses Pendaftaran Perkawinan. 

Masyarakat adat Minangkabau memiliki ketentuan tersendiri dalam proses pendaftaran 

perkawinan yaitu harus melalui izin mamak (Dt. Rajo nan Gadang, 2025). Salah satunya di 

Kenagarian Talang Babungo, izin mamak menjadi menjadi syarat administratif dalam 

pernikahan. Studi ini menemukan lima hal yang melatarbelakangi adanya izin mamak dalam 

perkawinan 

 

Proses Penetapan Izin Mamak Menjadi Sebuah Aturan Dalam Pendaftaran Perkawinan 

Di Minangkabau ada dua istilah aturan adat, yaitu adat sabatang panjang dan kemudia 

adat salingka nagari. Aturan mengenai izin mamak dalam perkawinan merupakan adat atau 

tradisi yang universal bagi masyarakat adat Minangkabau sehingga merupakan bagian dari 

aturan sabatang panjang. Namun dalam prosesnya berbeda tiap-tiap daerah atau nagari. Dalam 

pepatah adat Minangkabau ada sebuah ungkapan yang menyatakan “Kamanakan barajo ka 

mamak, mamak barajo ka niniak mamak, niniak mamak barajo ka kabanaran.” Ungkapan ini 



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo 

302 

bermakna bahwa mamak memiliki kontrol terhadap kehidupan kemenakannya baik 

dikehidupan keluarga maupun apa yang dihadapi kemenakannya dalam menjalani kehidupan. 

Tujuannya untuk menjaga nasab keluarga serta menjaga ketertiban kehiduan masyarakat 

adat agar tidak bertentangan.  Hal ini menjadi dasar filosofi dari adanya aturan terkait 

pemberian izin mamak sebagai salah satu syarat perkawinan.  Adanya aturan pemberian izin 

mamak dalam perkawinan merupakan penyempurna aturan pemerintahan dan ketentuan syara’ 

selama tidak bertentangan dengan aturan-aturan tersebut.  

Dalam masyarakat Talang Babungo ada dua ketentuan adat yang mengatur proses 

pengajuan izin mamak sebagai syarat dalam perkawinan yaitu adat sabatang panjang dan adat 

saingka nagari. Datuak Rajo nan Gadang menjelaskan bahwa  “ada dua aturan adat pertama  

adat sabatang panjang. Adat ini berarti aa adat yang berlaku hmm secara keseluruhan. Artinya 

aa jika masih di wilayah Minang haa Pasaman sampai ke Pantai Jambi kan ada batas-batas itu 

haa yang namanya sirangkak nan badantuang, haa apa namanya durian nan ditakuak rajo dan 

seterusnya gitu kan. Selagi Minang ada aa aturan yang universal, berlaku semuanya itu yang 

namanya adat sabatang panjang.  

Kedua adat salingka Nagari. Khusus di Talang Babungo untuk kasus seperti pertanyaan 

yang adik sampaikan ini, itu dinamakan dengan adat salingka nagari. Adat salingka Nagari yang 

mana itu keunikan nagari untuk mengatur anak kemenakannya. Haa beda-beda, mungkin di 

Talang Babungo dan Sariak itu beda izin mamak itu setelah balataktando berbeda dengan 

Talang Babungo yaitu ketika pra awal sampai akhir proses” (Dt. Rajo Nan Gadang, 2025). 

Sadrusillah menegaskan bahwa “Izin mamak dalam perkawinan terbentuk sebagai salah satu 

kebiasaan adat yang dijadikan aturan untuk menyempurnakan dan menguatkan aturan 

pemerintahan dan syara’ sepanjang tidak menyalahi aturan dan norma yang berlaku” 

(Sadrusillah, 2025). Data di atas menunjukkan bahwa aturan adat yang berlaku pada masyarakat 

Talang babungo dalam menentukan izin mamak dalam perkawinan adalah adat sabatang 

panjang dan adat salingka nagari. 

 

Awal Mula Berlakunya Izin Mamak Sebagai Aturan Dalam Pendaftaran Perkawinan 

Pada dasarnya izin mamak dalam perkawinan sudah melekat jauh sebelum adanya aturan 

tertulis yang dikeluarkan. Setelah adanya Undang Undang Perkawinan tahun 1974 terkait 

perkawinan itu harus dicatatkan, maka mulai bermunculan aturan izin mamak sebagai syarat 

pendaftaran perkawinan yang diadaptasi sebagai salah satu syarat dalam perkawinan. Dt. Rajo 

nan Gadang menjelaskan “Kalau secara aturan itu aa sudah lama, kalau tahun detailnya iya 

kurang saya ketahui. Boleh dikatakan aturan ini terbentuk semenjak adanya aturan tentang 

perkawinan yang dibentuk oleh pemerintahan.  

Kalau dulu mungkin hanya dilaksanakan secara lisan haa kemenakan meminta izin ke 

mamak. Ketika zaman dulu mah tidak ada surat nikah cukup buku nikah, tidak ada surat resmi 

pendaftaran pernikahan tapi izin mamak itu tetap mentradisi walau tidak ada surat resmi. Ini 

berdasarkan asumsi saya saja izin pernikahan oleh mamak ini mulai dilegalkan setelah adanya 

aturan resmi mengenai pernikahan dan adanya ketentuan pencatatan sebelum pernikahan. Ini 

asumsi saya yaa, soalnya perizinan mamak dalam pernikahan ini sudah lama terlaksana dan 

mentradisi sebelum adanya atura pernikahan mengenai NA tersebut” (Dt. Rajo nan Gadang, 

2025).  



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo 

303 

Sejalan dengan itu Sadrusillah juga menegaskan “Pada prinsipnya aturan mengenai izin 

mamak dalam perkawinan sudah melekat semenjak lama sebelum adanya aturan tertulis 

mengenai pencatatan perkawinan. Namun seiring berjalannya waktu demi memperkuat 

ketentuan adat, pemberian izin mamak dalam perkawinan dijadikan sebagai bagian dari aturan 

tertulis” (Sadrusillah,2025). Berdasarkan data di atas menjelaskan bahwa jauh sebelum adanya 

aturan pemerintahan terkait perkawainan dibuat, keberlakuan izin mamak dalam perkawinan 

sudah ada namun dilegalkan semenjak adanya aturan terkait perkawinan. 

 

Pihak yang Terlibat dalam Pembentukan Aturan Izin Mamak sebagai Syarat 

Pendaftaran Perkawinan 

Secara umum dalam penetapan ketentuan adat di Minangkabau terbentuk dari hasil 

musyawarah dan mufakat dari para pemangku adat sehingga berlaku bagi masyarakat dan 

menjadi sebuah kebiasaan. Diantara pemangku adat yaitu penghulu, cadiak pandai, alim ulama, 

,mamak dan bundo kanduang. Terkait aturan mengenai izin mamak dalam perkawinan bagi 

masyarakat Minangkabau terbentuk setelah pertimbangan terhadap kebiasaan masyarakat adat 

sepanjang tidak bertentangan dengan aturan yang ditetapkan oleh pemerintah dan syara’ 

sehingga ditetapkan oleh pemerintah daerah sebagai bagian dari syarat perkawinan dalam 

kepengurusan NA. 

Dt. Rajo nan gadang memaparkan “Biasanya dalam menetapkan aturan seluruh 

pemangku adat itu mengadakan rapat dan musyawarah terhadap suatu persoalan.  Aaa 

pemangku adat tu seperti penghulu, cadiak pandai, alim ulama, mamak, Bundo Kanduang. Aaa 

ini perkiraan saya saja yaa karna sudah sangat lama sekali, aturan ini  bisa jadi ditetapkan oleh 

pemerintah karena memandang kebiasaan adat yang sudah lama melekat tadi tentang 

perkawinan secara adat harus meminta izin mamak. Jadi untuk menguatkannya agar bisa aa 

sejalan dengan aturan pernikahan yaa aa ada maslahatnya maka dijadikan aturan, tentu yang 

melegalkan pemerintah daerah yang membentuk undang-undang.  

Atau bisa jadi juga aa salah satu dari pemangku adat adalah anggota dewan haa dia yang 

menjadikan aturan ini sebagai aturan mengikat (Dt. Rajo nan Gadang, 2025). Hal iniselaras 

dengan yang disampaikan oleh Sadrusilah “Pada prinsipnya yang aturan adat itu terbentuk 

setelah musyawarah dari para pemangku adat. Haa kemudian dari pemerintahan daerah tentu 

menyelaraskan dan melihat kebiasaan yang ada haa di kehidupan masyarakat. Yaa selagi tidak 

bertentangan maka dijadikanlah aturan yang berlaku” (Sadrusillah,2025). 

Data diatas menunjukkan bahwa yang terlibat dalam penetapan aturan izin mamak dalam 

perkawinan di Minangkabau adalah penghulu, cadiak pandai, alim ulama, mamak bundo 

kanduang dan pemerintah daerah. 

 

Tempat berlakunya Aturan Izin Mamak dalam Perkawinan 

Pada dasarnya aturan mengenai izin mamak dalam perkawinan berlaku bagi seluruh 

masyarakat adat disetiap lapisan daerah Minangkabau. Namun pelaksanaannya berbeda-beda 

termasuk di Kecamatan Hiliran Gumanti tepatnya di Kenagarian Talang Babungo, yang  izin 

mamak sudah berlaku dari pra awal proses pernikahan adat. Dt. Rajo nan Gadang memaparkan 

“Aturan pemberian izin mamak dalam perkawinan berlaku bagi masyarakat adat di 

Minangkabau.  



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo 

304 

Namun yaa bentuk pelaksanaannya berbeda-beda seperti di Kenagarian Talang Babungo 

haaa izin mamak sudah dimulai dari pra awal pernikahan, keudian haa walaupun calon 

pengantin menikah diluar Nagari tersebut tetap harus mengurus keterangan izin mamak” (Dt. 

Rajo nan Gadang). Data di atas menunjukkan bahwa aturan izin mamak dalam perkawinan 

berlaku secara umum bagi masyarakat Minangkabau, hanya pelaksanaannya yang berbeda tiap 

daerah seperti di Talang babungo dilaksanakan pra awal proses pernikahan. 

 

Sumber/Aturan Terkait Ketentuan Izin Mamak dalam Perkawinan di Minangkabau 

Filososfi yang menjadi dasar atau sumber dijadikannya izin mamak sebagai syarat dalam 

perkawinan adalah salah satu pepatah adat yang berbunyi Kamanakan barajo ka mamak, 

mamak barajo ka niniak mamak, niniak mamak barajo ka aturan atau kebenaran. Hal tersebut 

sejalan dengan yang dijelaskan Dt. Rajo nan Gadang (2025) yaitu “Untuk menjalankan fungsi 

mamak seperti dalam aturan adat terdapat pepatah yang mengatakan Kamanakan barajo ka 

mamak, mamak barajo ka niniak mamak, niniak mamak barajo ka aturan atau kebenaran Jadi 

kebenaran mutlak itu ada di ninik mamak. Nah kemudian kebenaran mutlak itu apa dasarnya? 

Kebenaran mutlak  itu dasarnya aa aturan, aturan baik yang disepakati secara nagari ataupun 

yang tadi yang aa aturan yang sabatang panjang”. 

Dari data di atas menunjukkan sumber ketentuan izin mamak dalam pendaftaran 

perkawinan adalah salah satu pepatah adat yang berbunyi Kamanakan barajo ka mamak, 

mamak barajo ka niniak mamak, niniak mamak barajo ka aturan atau kebenaran. Berdasarkan 

fakta di atas menjelaskan bahwa izin mamak dalam pendaftaran perkawinan merupakan aturan 

adat yang diambil dari aturan sabatang panjang dan salingka nagari yang sudah diberlakukan 

sebelum tahun 1974. Aturan ini melibatkan beberapa tokoh dalam pembentukannya yaitu 

penghulu, cadiak pandai, alim ulama, mamak dan bundo kanduang yang kemudian aturan ini 

menjadi pertimbangan oleh pemerintah daerah untuk ditetapkan sebagai aturan sepanjang tidak 

bertentangan dengan ketentua yang ada. Filosofi adanya izin mamak ini bersumber kepada 

pepatah adat kamanakan barajo ka mamak, mamak barajo ka niniak mamak, niniak mamak 

barajo ka kabanaran. 

Aturan terkait izin mamak dalam pendaftaran perkawinan merupakan aturan adat yang 

diambil dari aturan sabatang panjang dan salingka nagari yang sudah diberlakukan sebelum 

tahun 1974. Aturan ini melibatkan beberapa tokoh dalam pembentukannya yaitu penghulu, 

cadiak pandai, alim ulama, mamak dan bundo kanduang yang kemudian aturan ini menjadi 

pertimbangan oleh pemerintah daerah untuk ditetapkan sebagai aturan sepanjang tidak 

bertentangan dengan ketentua yang ada. Filosofi adanya izin mamak ini bersumber kepada 

pepatah adat kamanakan barajo ka mamak, mamak barajo ka niniak mamak, niniak mamak 

barajo ka kabanaran. Hal ini yang melatarbelakangi penetapan izin mamak dalam proses 

pendaftaran  perkawinan. 

 

Alasan berlakunya Izin mamak dalam Perkawinan 

Ada lima hal yang menjadi alasan berlakunya izin mamak dalam pendaftaran perkawinan 

di Minangkabau. Studi ini akan membahas lima hal yang menjadi alasan berlakunya izin 

mamak di Minangkabau. 

 

 



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo 

305 

Dasar Penetapan Izin Mamak sebagai Syarat Pendaftaran Perkawinan 

Hal yang menjadi dasar terbentuknya izin mamak sebagai syarat dari perkawinan adalah 

di Minangkabau mamak memiliki kontrol terhadap kemenankannya. Salah satu bentuk kontrol 

tersebut adalah ketika kemenakannya ini menikah. Sebagai seorang mamak, ia wajib 

membersihkan kemenakannya dari segala persoalan ketika kemenakannya ini akan menikah. 

Mamak juga wajib menyelesaikan persoalan yag timbul dalam keluarganya serta memberikan 

nasehat sebelum kemenakannya melaksanakan pernikahan. 

Hal ini diungkapkan oleh Dt. Rajo nan Gadang (2025) “Dalam masyarakat adat 

Minangkabau aa kemanakan berada dalam aturan atau kontrol mamak. Hmmm salah satu 

bentuk kontrol mamak terhadap kemenakannya adalah ketika anak kemenakannya akan 

menikah dilapeh ka rumah urang maka kewajiban bagi mamak untuk membersihkan diri anak 

kemenakannya, baik menyelesaikan persoalan yang timbul dari dalam keluarga ataupun 

pemberian nasehat atau petuah haa sebelum anak kemenakannya itu melaksanakan 

pernikahan”. Data tersebut menunjukkan dasar yang menjadikan izin mamak sebagai syarat 

perkawinan di Minangkabau yaitu kemenakan berada dibawah kontrol mamak. 

 

Tokoh yang Terlibat Terkait Berlakunya Izin Mamak dalam Perkawinan 

Pihak yang terlibat setelah diberlakukannya aturan izin mamak dalam perkawinan adalah 

seluruh lapisan masyarakat keturunan asli Minangkabau yang bertempat diseluruh wilayah 

Minang. Walaupun pernikahan diadakan di Nagari yang berbeda mempelai wajib melakukan 

izin mamak terlebih dahulu di nagarinya masing-masing. Setelah itu Mamak bertanggung 

jawab mengurus kemenakannya mencarikan kaum baru di daerah rangkaian perkawinan 

diadakan yang dikenal dengan istilah mangaku induak. 

Sebagaimana Dt. Rajo nan Gadang (2025) memaparkan “Yang terlibat ketika berlakunya 

aturan mengenai izin mamak harus ada sebelum perkawinan  itu haa semua masyarakat adat 

yang berketurunan Minang dan asli dari Minang. Haa walaupun calon pengantin itu hendak 

menikah diluar Nagarinya sendiri haa itu dia tetap wajib meminta izin dari mamaknya 

dikampung halaman. Misalnya orang Talang Babungo mau menikah dengan orang Pariaman, 

tapi Nikahnya diadakan di Koto Baru Solok, si mempelai asal Nagari Talang Babungo ini haa 

wajib meminta izin kepada mamaknya kemudian mamaknya mengizinkan dan mengurus 

mangaku induak kemenakannya ini di Koto Baru Solok. Maknanya haa dia mencari kaum 

angkatnya dengan mangaku induak tersebut, agar dibantu perhelatannya disana ketika 

menikah”. Data tersebut menjelaskan bahwa yang terlibat ketika berlakunya aturan mengenai 

izin mamak dalam perkawinan adalah seluruh masyarakat keturunan asli Minangkabau yang 

bertempat di Minang. 

 

Dasar Pemangku Adat Mengharuskan Izin Mamak Dalam Pendaftaran Perkawinan 

Dasar dari pemangku adat mengharuskan izin mamak dalam perkawinan adalah sebagai 

salah satu media penyalur terlaksananya peran dan fungsi dari seorang mamak terhadap 

kemenakannya. Tujuannya untuk menjaga keturunan dan kemurnian sukunya sehingga 

mencegah dari hal yang tidak diinginkan seperti pernikahan sesuku. Hal ini sejalan dengan yang 

dijelaskan oleh Dt. Rajo nan Gadang (2025) “sebagai salah satu sarana terlaksananya peran dan 

fungsi  mamak terhadap kemenakannya tentu untuk menjaga keturunan serta kemurian sukunya 

mencegah terhindarnya haaa apa aa dari hal yang tidak diinginkan seperti terjadinya 



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo 

306 

perkawinan sasuku”. Dari data tersebut menjelaskan dasar pemangku adat mengharuskan izin 

mamak dalam pendaftaran perkawinan adalah sebagai media penyalur peran dan fungsi mamak, 

serta untuk menjaga kemurnian keturunan sukunya dari hal yang tidak diinginkan. 

 

Otoritas Mamak dalam Masyarakat Adat 

Di Minangkabau mamak memiliki otoritas atau peran yang sangat besar. Mamak sangat 

disegani di dalam kehidupan masyarakat. Bahkan peran mamak lebih luas dari seorang suami 

atau semenda. Di Minangkabau mamak memiliki peran kunci dalam pernikahan 

kemenakannya. Mulai dari awal proses pernikahan, persoalan yang timbul di rumah tangga 

kemenakannya bahkan hingga terjadinya perceraian. Mamak berperan menyelesaikan setiap 

persoalan tersebut. Selain itu mamak juga memiliki peran penting dalam menjaga harta pusaka 

sukunya/ kaumnya. 

Dt. Rajo nan Gadang (2025) memaparkan “Mamak itu haa memiliki kedudukan yang 

disegani dalam masyarakat adat terkhusus hmm dalam keluarganya sendiri. Dalam adat Minang 

mamak memiliki peranan lebih luas terhadap keluarganya dari pada seorang suami/ sumando. 

Bahkan dalam berbagai prosesi adat misal itu tentang perkawinan yang berpengaruh besar 

terhadap pernikahan kemenakannya itu yaa adalah mamak mulai dari maresek, pernikahan, 

permaslahan yang timbul dalam rumah tangga sampai terjadinya perceraian. Haaa tu Mamak 

juga berperan dalam menjaga harta pusaka sukunya”. 

Berdasarkan data tersebut menjelaskan bahwa otoritas mamak di dalam kehidupan 

masyarakat Minangkabau itu seperti mamak disegani oleh masyarakat, mamak memiliki peran 

yang lebih dari seorang semenda atau ayah misal dalam perkawinan. Karena mamak berperan 

besar dalam perkawinan  kemenakannya, dalam kehidupan rumah tangga kemenakannya jika 

timbul persoalan hingga berperan besar dalam menjaga harta pusaka sukunya. 

 

Peran Mamak Terhadap Kemeakan dan Keluarganya 

Mamak memiliki peran besar dalam keluarganya seperti mendidik kemenakannya dan 

menjaga harta pusaka kaumnya. Dalam istilah adat menyebutkan Anak dipangku, kamanakan 

dibimbiang hal ini menggambarkan peran mamak tidak hanya dalam rumah tangganya namun 

juga dalam keluarga kaumnya. 

Dalam pemaparannya Dt. Rajo nan Gadang (2025) menjelaskan bahwa “Mamak berperan 

dalam mendidik kemenakannya dan menjaga pusaka dalam keluarganya. Nahh ada istilah adat 

yang menyebutkan Anak dipangku, kamanakan dibimbiang yang menggambarkan mamak 

berfungsi menasihati dan mendidik kemenakannya tadi. 

Data di atas menjelaskan peran mamak terhadap kemenakannya tergambar dalam istilah 

adat anak dipangku, kamanakan dibimbiang yang menggambarkan peran mamak dalam 

mendidik kemenakannya serta menjaga harta pusaka. 

Berdasarkan fakta tersebut di atas menunjukkan bahwa yang menjadi yang menjadi dasar 

penetapan izin mamak dalam perkawinan adalah karena di Minangkabau kemenakan berada di 

bawah kontrol mamak. Aturan tersebut berlaku bagi seluruh masyarakat asli Minangkabau yang 

menetap di Minangkabau. Alasan pemangku adat menetapkan izin mamak dalam pendaftaran 

perkawinan adalah sebagai media penyalur tugas dan fungsi mamak dalam kehidupan 

masyarakat. Mamak di Minangkabau memiliki otoritas dalam kehidupan masyarakat, bahkan 



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo 

307 

mamak sangat disegani dan kedudukannya lebih dari kedudukan seorang semenda. Di 

Minangkabau mamak berperan dalam mendidik kemenakannya dan menjaga harta pusaka. 

 

Tujuan penetapan izin mamak dalam Perkawinan 

Aturan terkait izin mamak dalam pendaftaran perkawinan memiliki tujuan ketika 

ditetapkannya sebagai aturan. Studi ini akan membahas lima tujuan ditetapkannya aturan izin 

mamak dalam pendaftaran perkawinan. 

 

Tujuan Pemangku Adat Menjadikan Izin Mamak dalam Perkawinan 

Tujuan pemangku adat menjadikan izin mamak sebagai salah satu syarat dalam 

perkawinan adalah sebagai penguat tugas dan fungsi seorang mamak dalam masyarakat. Selain 

itu untuk menjaga marwah seorang mamak dalam kehidupan masyarakat adat terhadap 

kemenakannya. 

Dt. Rajo nan Gadang (2025) menjelaslkan “sebagai aa apa namanya itu salah satu penguat 

kedudukan tugas dan fungsi mamak dalam masyarkat adat yaa peran mamak tersebut dalam 

masyarakat adat, terkhusus keluarganya sendiri. Aaa kan ada juga yang kemenakannya ini lebih 

berpendidikan dari mamaknya dalam istilah adatnya gadang dak malendo cadiak dak manjua , 

gara-gara mamaknya ini aa kurang pendidikannya tidak dihargai oleh kemenakannya, merasa 

mereka lebih faham dan tinggi dari mamaknya. Haa dengan adanya aturan izin mamak ini untuk 

menjaga marwah mamak tersebut”. 

Berdasarkan data di atas menjelaskan tujuan pemangku adat menjadikan izin mamak 

dalam perkawinan adalah untuk penguat tugas dan fungsi mamak serta untuk menjaga marwah 

mamak. 

 

Tujuan Pemberian Sanksi Bagi yang Melanggar Aturan 

Tujuan diadakan sanksi adat bagi yang melanggar aturan terkait izin mamak sebagai 

pendaftaran perkawinan  diantaranya agar timbulnya kesadaran hukum dalam kehidupan 

masyarakat adat. Kemudian masyarakat tidak menyepelekan aturan yang telah ditetapkan oleh 

pemerintah adat. Selain itu adanya efetk jera yang ditimbulkan oleh sanksi adat bagi yang 

melanggarnya. 

Dt. Rajo nan Gadang (2025) menyampaikan “tujuannya agar ada hmm  kesadaran hukum 

dari masyarakat, aa hingga mereka tidak mudah dalam menyepelekan ketetapan-ketetapan adat 

yang sudah ada tadi. Yaaa haa tentunya ada efek jera bagi masyarakat kan, jika ada yang 

melanggar aturan-aturan yang telah ada tadi”. Data di atas menunjukkan tujuan pemberian 

sanksi bagi yang melanggar aturan izin mamak dalam perkawinan adalah adanya kesadaran 

hukum masyarakat dan tidak menyepelekan ketetapan adat. 

 

Kontribusi Aturan Pemberian Izin Mamak dalam Perkawinan Terhadap Tradisi Budaya 

di kecamatan Hiliran Gumanti 

Diadakan aturan terkait izin mamak dalam perkawinan tentu berkontribusi dalam 

menjaga tradisi dalam masyarakat. Karena izin mamak dalam perkawinan sudah lama 

mentradisi sebelum adanya aturan yang dikeluarkan pemerintah terkait perkawinan. Dt. Rajo 

nan Gadang (2025) menjelaskan “aturan pemberian izin mamak tentu aa menjadi salah satu 

media/ jalan dalam menjaga tradisi dan budaya itu sendiri aa yang berkembang dalam 



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo 

308 

kehidupan masyarakat adat. Yaaa seperti tadii tu izin mamak sudah berlaku lama sebelum 

adanya itu tadi aturan dari pemerintahan tentang perkawinan sebelum diundang-undangkan”. 

Data di atas menjelaskan bahwa penetapan izin mamak dalam perkawinan berkontribusi 

sebagai media menjaga tradisi.  

 

Kontribusi Mamak Terhadap Kemenakannya 

Di Minangkabau mamak memiliki kontribusi besar dan tanggung jawab besar terhadap 

kemenakannya. Hal ini tergambar dalam istilah adat anak dipangku, kamanakan dibimbiang 

maknanya kemanakan berada dalam aturan atau kontrol mamak. Ketika kemenakannya hendak 

menikah, mamak wajib memberihkan diri kemenakannya terlebih dahulu, menyelesaikan setiap 

persoalan yang timbul dalam keluarga. Bahkan mamak wajib memberikan nasehat kepada 

kemenakannya sebelum pernikahan. 

Dt. Rajo nan Gadang (2025) menjelaskan “Mamak tentu punya di Minangkabau tanggung 

jawab besar terhadap kemenakannya. Dalam pepatah adat Minangkabau ada istilah anak 

dipangku, kamanakan dibimbiang maknanya kemanakan berada dalam aturan atau kontrol 

mamak. Salah satu bentuk kontrol mamak terhadap kemenakannya nah tadi tu adalah ketika 

anak kemenakannya akan menikah atau istilahnya “dilapeh karumah urang” maka itu sudah 

kewajiban bagi mamak untuk membersihkan diri anak kemenakannya, haaa baik itu 

menyelesaikan persoalan yang timbul dari dalam keluarga aa ataupun pemberian nasehat 

sebelum anak kemenakannya melaksanakan pernikahan”. Data di atas menjelaskan mamak 

memiliki kontribusi dan tanggung jawab yang besar terhadap kemenakannya, karena 

kemenakan berada di bawah kontrol mamak. 

 

Media Penyalur Kontribusi Mamak Terhadap Kemenakannya 

Adanya penetapan aturan izin mamak dalam pendaftaran perkawinan menjadi salah satu 

media penyalur tugas dan fungsi mamak dalam menjalankan perannya di kehidupan masyarakat 

adat. Dt. Rajo nan Gadang (2025) menjelaskan “Tentu adanya aturan pemberian izin mamak 

ini akan menjadi salah satu media yang menyalurkan tugas dan fungsi mamak perannya dalam 

masyarakat adat yang merupakan bagian dari tradisi di dalam kehidupan masyarakat”. Dari data 

di atas menjelaskan bahwa aturan izin mamak dalam perkawinan menjadi salah satu media yang 

menyalurkan tugas dan fungsi mamak.  

Berdasarkan fakta di atas, tujuan pemangku adat menetapkan aturan izin mamak dalam 

perkawinan adalah untuk memperkuat peran dan fungsi mamak, menjaga marwahnya, serta 

sebagai media pelestarian tradisi adat. Pemberian sanksi bagi pelanggar aturan ini 

mencerminkan adanya kesadaran hukum dalam masyarakat dan bentuk penghormatan terhadap 

ketetapan adat. Aturan ini juga menjadi sarana dalam menyalurkan dan merealisasikan 

tanggung jawab sosial mamak dalam struktur kekerabatan Minangkabau. 

Studi ini menunjukkan untuk memperkuat tugas, fungsi dan marwah adat pemberian izin 

mamak dalam perkawinan menjadi sumber legitimasi. Studi ini menggambarkan bahwa 

pemberian izin mamak yang dijadikan sumber legitimasi telah menjadi tolak ukur keabsahan 

perkawinan. Pemberian izin mamak yang dijadikan sebagai tolak ukur dari keabsahan 

perkawinan merefleksikan bahwa mamak memiliki kewenangan untuk melindungi 

kemenakannya dari hal-hal yang tidak diinginkan. 



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo 

309 

Pemberian izin mamak berimplikasi pada terlindungi hak-hak kemenakan seperti hak 

matrilineal kemenakan. Hak matrilineal ini menjadi hal yang krusial sebab keturunan sangat 

ditentukan oleh garis keturunan (Sulfinadia dkk., 2025). Dalam maqashid syariah pencatatan 

perkawinan bertujuan untuk memelihara dan melindungi keturunan (Amar, Dharma, dkk., 

2024). Bagi Syaidur Syahar  pemeliharaan hak dasar menjadi sumber dari lahirnya aturan 

tentang pencatatan perkawinan (Supomo, 2017). Dalam konteks Minangkabau memelihara 

keturunan matrilineal merupakan puncak dari menjaga Marwah kelompok matrilineal 

(Sulfinadia dkk., 2025) 

Pentingnya menjaga kekereabatan matrilineal dan Marwah kaum disebabkan oleh 

matrilineal menjadi identitas kolektif orang Minang (Putri dkk., 2019). Dalam kekerabatan 

matrilineal mamak menjadi pemimpin kaumnya yang ditugaskan untuk menjaga dan 

melindungi keluarga matrilinealnya (Sulfinadia dkk., 2025). Sebagai orang yang dituakan dan 

pemimpin dalam kaum, ninik mamak harus memberikan teladan yang baik terhadap 

kemenakannya, mengarahkan kemenakannya agar tidak salah jalur. Kemenakan memiliki 

kewajiban untuk menghormati mamaknya tersebut. Mamak dan kemenakan memiliki 

hubungan erat karena pertalian darah (Amin dkk., 2022). 

Mamak memperoleh kekuasaan dari kaum matrilinealnya secara turun menurun (Umar 

& Riza, 2022), yang oleh Weber (1960) disebut sebagai sumber tradisional (Latif & Hanani, 

t.t.). Kekuasaan yang bersumber pada kekuatan tradisional menjadi tolak ukur bagi masyarakat 

perdesaan (Kompasiana.com, 2024). Oleh karena itu Masyarakat perdesaan akan setia dan 

berkomitmen penuh untuk menjaga seluruh sumber tradisional dimana mereka hidup, tumbuh 

dan berkembang (Kompasiana.com, 2024). Jadi ninik mamak punya kepentingan yang besar 

untuk memelihara keluarga matrilinealnya melalui izin mamak dalam perkawinan. 

 

KESIMPULAN 

Studi ini menunjukkan bahwa otoritas mamak dalam memberikan izin perkawinan 

ternyata  sebagai bentuk perlindungan institusional terhadap keberlanjutan sistem matrilineal, 

dan menjaga identitas kolektif dan kehormatan kaum matrilineal.  Penggunaan konsep otoritas 

dalam menjelaskan otoritas ninik mamak dalam perakawinan berkontribusi dalam melihat 

fungsi, peran mamak secara adat. Studi ini hanya fokus pada keterlibatan mamak dalam 

menentukan keabsahan perkawinan melalui izin secara administratif, dan belum menyentuh 

soal dampak penggunaan otoritas mamak dalam aspek selain dari izin pekawinan. Dampak 

penggunaan otoritas mamak dalam aspek kewarisan dan muamalah perlu diperlakukan 

penelitian lebih lanjut. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Amar, R., Pratama Dharma, A., Urrahman, M. A., & Kurniawan, M. R. (2024). Kedudukan pencatatan 

terhadap keabsahan perkawinan: Telaah pencatatan perkawinan. Jurnal Tana Mana, 5(2), 217–

226. https://doi.org/10.33648/jtm.v5i2.486 

Amin, M., Fitri, N., & Aziz, A. (2022). Konsep pemikiran ninik mamak untuk keberlangsungan 

pendidikan cucu kemenakan di tengah persaingan yang multikultural. Jurnal Ilmu Pendidikan. 

Ariani, D., & Liany, L. (2021). Pro kontra proses pembentukan Undang-Undang Nomor 19 Tahun 2019 

tentang Komisi Pemberantasan Korupsi ditinjau dari asas-asas pembentukan perundang-

undangan. Adil: Jurnal Hukum, 12(1). https://doi.org/10.33476/ajl.v12i1.1917 

https://doi.org/10.33648/jtm.v5i2.486
https://doi.org/10.33476/ajl.v12i1.1917


Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo 

310 

Azharuddin, & Tanjung, D. (2022). Pembaharuan hukum Islam di Indonesia: Studi pemikiran Hazairin. 

Jurnal MEDIASAS: Media Ilmu Syari’ah dan Ahwal Al-Syakhsiyyah, 5. 

CMSMaster, Fh. (2015, May 6). Hukum, masyarakat dan pembangunan. Fakultas Hukum Universitas 

Pattimura. https://fh.unpatti.ac.id/hukum-masyarakat-dan-pembangunan/ 

Faishol, I. (2019). Pencatatan perkawinan dalam hukum kekeluargaan di Indonesia. 

Haryanti, T. (2014). Hukum dan masyarakat. Tahkim. 

Khallaf, A. W. (2014). Ilmu ushul fiqh. Dina Utama. 

Kompasiana.com. (2024, October 30). Pemikiran-pemikiran tokoh Max Weber dan H. L. A. Hart. 

Kompasiana. 

https://www.kompasiana.com/alyadhaya6486/67211b6dc925c42d6553ac23/pemikiran-

pemikiran-tokoh-max-weber-dan-hla-hart 

Latif, H., & Hanani, S. (n.d.). Pemikiran otoritas Max Weber dalam pengambilan keputusan di sekolah: 

Studi kasus di Pondok Pesantren Tarbiyah Islamiyah Gobah V Surau. 

Maliki, Z. (2018). Sosiologi politik: Makna kekuasaan dan transformasi politik. Gadjah Mada 

University Press. 

Mulianto, B., & Fikri, R. (2018). Struktur legitimasi dalam masyarakat Indonesia (studi pengukuhan 

kembali Kerajaan Gunung Sahilan Kabupaten Kampar Provinsi Riau). WEDANA: Jurnal Kajian 

Pemerintahan, Politik dan Birokrasi, 4(1), 520–532. 

https://doi.org/10.25299/wedana.2018.vol4(1).2156 

Putri, I. D., Amelisca, D., & Nengsih, S. (2019). Pewarisan menurut hukum waris Islam terhadap sistem 

kekerabatan matrilineal Minangkabau. Notaire, 2(2). 

Ramiyanto, & Karyadin. (2020). Ilmu negara. Deepublish. 

Sulfinadia, H., Roszi, J. P., Puspita, M., Fadli, A., Fadli, A., & Nursaldi, M. F. (2025). Kewarisan 

matrilineal pada harta pusaka rendah di Minangkabau. Deepublish. 

Supomo, A. (2017). Perlindungan anak dari perkawinan siri berdasarkan Pasal 20 Undang-Undang 

Nomor 35 Tahun 2014 tentang Perlindungan Anak. Yustitia, 3(2), Article 2. 

https://doi.org/10.31943/yustitia.v3i2.54 

Tagel, D. P. (2020). Pelaksanaan pencatatan perkawinan pada Dinas Kependudukan dan Pencatatan 

Sipil. Vyavahara Duta, 14(2), 84. https://doi.org/10.25078/vd.v14i2.1256 

Umar, M. C. (2022). Peran ninik mamak, mamak, dan kamanakan di Minangkabau. 

Umar, M. C., & Riza, Y. (2022). Peran ninik mamak, mamak, dan kamanakan di Minangkabau. Jurnal 

Budaya Nusantara. 

Wahyuni, S. (2022). Eksistensi mamak kanduang dalam perkawinan kemenakan. 

 

 © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and 

conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license 

(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://fh.unpatti.ac.id/hukum-masyarakat-dan-pembangunan/
https://www.kompasiana.com/alyadhaya6486/67211b6dc925c42d6553ac23/pemikiran-pemikiran-tokoh-max-weber-dan-hla-hart
https://www.kompasiana.com/alyadhaya6486/67211b6dc925c42d6553ac23/pemikiran-pemikiran-tokoh-max-weber-dan-hla-hart
https://doi.org/10.25299/wedana.2018.vol4(1).2156
https://doi.org/10.31943/yustitia.v3i2.54
https://doi.org/10.25078/vd.v14i2.1256

