Cerdika: Jurnal Ilmiah Indonesia, 6 (1), 2026
p-ISSN: 2774-6291 e-ISSN: 2774-6534 g

CERDIKA

JURNAL ILMIAH INDONESIA

Available online at http://cerdika.publikasiindonesia.id/index.php/cerdika/index

Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat
Talang Babungo

A’zizil Fadli
Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang, Indonesia
Email: 242004004(@uinib.ac.id

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk melihat kepentingan pemberian izin perkawinan oleh mamak dalam masyarakat
Talang Babungo. Penelitian ini bersifat kualitatif dengan sumber penelitian diperoleh dari wawancara melalui
tokoh-tokoh seperti ninik mamak, alim ulama, pemerintahan nagari dan calon pengantin. Data dianalisis melalui
tiga tahapan. Pertama melalui re-statement data, kedua deskripsi data dan ketiga interpretasi data. Studi ini
menemukan pertama pemberian izin mamak dalam perkawinan sebagai sumber legitimasi untuk memperkuat
marwah adat. Kedua aturan pemberian izin mamak dalam perkawinan berkontribusi memperkuat fungsi dan
peran adat. Ketiga pemberian izin mamak menunjukkan tanggung jawab mamak terhadap kemenakannya. Ketiga
studi di atas memperlihatkan bahwa otoritas mamak dalam memberikan izin perkawinan dapat dipahami sebagai
bentuk perlindungan institusional terhadap keberlanjutan sistem matrilineal, dan menjaga identitas kolektif dan
kehormatan kaum matrilineal.

Kata Kkunci: talang babungo; marwah adat; izin perkawinan

*Correspondence Author: A zizil Fadli
Email: 242004004@uinib.ac.id

PENDAHULUAN
Otoritas mamak dalam memberikan izin perkawinan ternyata memberi perlindungan

terhadap keberlanjutan sistem matrilineal, dan menjaga identitas kolektif dan kehormatan
masyarakat Talang Babungo. Bagi masyarakat Talang Babungo mamak bertanggung jawab
menemukan pasangan yang cocok untuk keponakannya, juga terlibat dalam mengusulkan
pernikahan serta berpartisipasi dalam musyawarah masyarakat mengenai kebiasaan pernikahan
(Wahyuni, 2022). Adanya aturan perizinan mamak berkembang sebagai bagian integral dari
syarat pendaftaran perkawinan di Minangkabau. Ketentuan ini diadakan sebagai pengesahan
adat terhadap peran mamak dalam pernikahan di Minangkabau (Azharuddin & Tanjung, 2022).

Dalam prakteknya di Minangkabau mamak memainkan peran kunci dalam pernikahan
keponakannya, termasuk perjodohan, mengusulkan, dan mempertimbangkan uang japuiktan
(Chairul Umar, 2022). Adanya aturan mengenai izin mamak dalam pendaftaran perkawinan di
Minangkabau menjadi sarana untuk menyampaikan peran dan tanggung jawab mamak sebagai
mediator dan pembina keluarga mempelai (Wahyuni, 2022). Selain itu aturan izin mamak
dalam pendaftaran perkawinan di Minangkabau bertujuan untuk menjaga nasab keluarga,
mencegah terjadinya pertentangan adat akibat terjadinya perkawinan yang apabila tidak
dibimbing oleh mamak (Chairul Umar, 2022). Sebagai salah satu kebiasaan yang telah
dijadikan aturan, izin mamak dianggap wajib dipenuhi oleh masyarakat di Kecamatan dalam
melaksanakan pendaftaran perkawinan di Kantor Urusan Agama (KUA).

Salah satunya di Kecamatan Hiliran Gumanti Kabupaten Solok, ditetapkan syarat
tambahan bagi calon pengantin yang akan melangsungkan akad nikah harus ada persetujuan

298


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo

dari mamak dalam bentuk surat persetujuan/ izin menikah dari mamak yang dikeluarkan oleh
kantor Wali Nagari. Menurut Abdul Wahhab Khallaf (2014) syarat adalah sesuatu hal yang
diluar hakikat yang disyarati. Ketiadaan syarat menetapkan ketiadaan yang disyarati, namun
adanya syarat tersebut tidak memastikan adanya yang disyarati. Al-Syatibi juga mendefinisikan
syarat sebagai sesuatu yang menjadi sifat yang menyempurnakan sesuatu yang disyaratkan
(masyruth) dalam hal yang menjadi implikasinya atau yang menjadi dasar hukumnya. Sehingga
dapat dikaitkan bahwa izin mamak merupakan bagian penting dalam pendaftaran perkawinan
karena menjadi syarat sahnya perkawinan tersebut dapat dilaksanakan.

Terkait dengan pencatatan perkawinan ditemukan tiga puluh lima studi yang dapat
diklasifikasi menjadi empat aspek. Pertama studi yang fokus pada soal status hukum tentang
pencatatan perkawinan (Baftim, faishol, Putri;2021, Marwin;2014, Ghofur dkk;2020, Zamroni
dkk;2023, Halim, Jamal dkk;2023, Rais;2021, Mubarok;2017, Ramadhani dan Dwi Aryanti
Ramadhani;2024, Laksana;2022, Latupono;2019). Kedua studi terkait dengan efektifitas
pelayanan dan urgensi pencatatan perkawinan (Mahmud Pribadit, Tim Keilmuan UIN
Bandung;2020, Mahera;2022, Daya;2021, Winariu dkk;2023, Susanti;2017, Mulyadi
dkk;2022, Sainul;2018, Tagel;2020, Fanda dkk;2016, Sholeh;2023, Danang dkk;2022, Wijaya
dkk;2023). Ketiga tentang peraturan pencatatan perkawinan dan kelembagaannya (Siregar
dkk;2024, Raafilia Khairunnisa dan Ramdan Fawzi;2022, Basit;2021, Zainuddin dkk;2022,
Isnaiah dkk;2021).

Keempat studi yang fokus terhadap dampak perkawinan yang tidak tercatatkan
(Ma’sum;2013, Masdugqi;2013, Khoiriah dkk;2022). Dalam konteks empat aspek diatas studi
ini masuk pada kategori ketiga yaitu peraturan dan kelembagaan pencatatan perkawinan. Dari
empat klasifikasi terkait peraturan dan kelembagaan pencatatan perkawinan baru berkisar pada
satu soal peraturan perundang-undangan, kedua soal lembaga-lambaga yang berwenang untuk
melakukan pencatatan perkawinan. Dari empat studi diatas belum menyentuh aspek peraturan
yang dikeluarkan oleh pemerintah daerah terkait prosedur pencatatan perkawinan harus melalui
ninik mamak dalam konteks inilah penelitian ini dilakukan.

Berangkat dari fakta sosial dan literatur diatas, ada tiga hal pentingnya studi ini
dilakukan. Pertama, studi diatas belum menyentuh aspek peraturan yang dikeluarkan oleh
pemerintah daerah harus melalui ninik mamak dalam pendaftaran perkawinan. Kedua, izin
ninik mamak menjadi keharusan dalam pendaftaran perkawinan. Ketiga, mengkonstruksi
logika hukum yang digunakan oleh masyarakat dalam praktek pendaftaran perkawinan yang
memerlukan izin mamak.

Studi tentang logika hukum mamak dalam perizinan pendaftaran perkawinan di
Kecamatan Hiliran Gumanti Kabupaten Solok dibangun atas tiga argumen. Pertama,
pembentukan hukum harus berlandaskan pada nilai-nilai filosofis yang mencerminkan cita-cita
masyarakat sehingga aturan atau hukum yang dibentuk harus mencerminkan kebutuhan dan
realitas sosial masyarakat (Ariani & Liany, 2021).

Menurut Satjipto Raharjo masyarakat merupakan sumber daya yang menghidupi hukum
melalui nilai-nilai dan gagasan yang berkembang dalam kehidupan sosial sehingga partisipasi
masyarakat berperan penting dalam pembentukan hukum (CMSMaster, 2015). Bagi Achmad
Ali, Hukum berfungsi sebagai sarana untuk menciptakan perubahan sosial yang terencana dan
mengatur interaksi antar individu dalam masyarakat. la menekankan pentingnya adaptasi

299



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo

hukum terhadap dinamika sosial yang terus berubah, sehingga hukum dapat tetap relevan dan
efektif dalam mengatur kehidupan bermasyarakat (Haryanti, 2014).

Kedua, keharusan izin mamak sebagai syarat pendaftaran perkawinan memiliki fungsi
yang saling berkaitan dan keserasian terhadap aturan yang Undang-Undang. Menurut Talcott
Parson, ada nilai-nilai dan norma-norma yang diterima bersama yang berfungsi sebagai standar
dan panduan bagi setiap perilaku anggota masyarakat. Selama norma dan nilai ini tetap ada,
masyarakat akan tetap teratur. Agar masyarakat tetap harmonis dan teratur, cita-cita ini harus
selalu ditegakkan. Ketiga, izin mamak sebagai syarat dalam pendaftaran perkawinan memiliki
tujuan untuk melindungi, memproteksi, memelihara nilai- nilai yang tumbuh dan berkembang
dalam masyarakat. Dalam syariat dijelaskan tujuan dari dibentuknya hukum yaitu untuk
menjaga kemaslahatan dan memenuhi kebutuhan hidup manusia (Wahhab Khallaf, 2014).

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kedudukan dan kewenangan otoritas mamak
dalam memberikan izin perkawinan pada masyarakat Talang Babungo, serta menelaah praktik
pelaksanaannya dalam perspektif hukum adat dan relevansinya dengan hukum nasional.
Manfaat penelitian ini secara teoretis diharapkan dapat memperkaya kajian hukum adat,
khususnya mengenai sistem kekerabatan dan peran otoritas adat dalam pengambilan keputusan
perkawinan. Secara praktis, penelitian ini diharapkan menjadi rujukan bagi tokoh adat,
masyarakat, dan pemerintah daerah dalam memahami serta mengharmoniskan peran mamak
dengan ketentuan hukum positif, sehingga tercipta kepastian hukum, pelestarian nilai adat, dan
perlindungan hak-hak calon mempelai dalam proses perkawinan.

METODE PENELITIAN

Penelitian tentang otoritas mamak dalam menentukan keabsahan pendaftaran perkawinan
bersifat kualitatif yang bersumber pada tokoh masyarakat Talang Babungo. Cakupan penelitian
terdiri dari latar belakang izin mamak dalam pendaftaran perkawinan, alasan izin mamak dalam
pendaftaran perkawinan, tujuan izin mamak dalam pendaftaran perkawinan.

Data dalam penelitian ini diperoleh dari pertama ninik mamak, kedua alim ulama, ketiga
pemerintahan nagari, keempat calon pengantin. Ninik mamak yang dijadikan sumber penelitian
ini adalah Dt, Rajo Nan Gadang. Alim Ulama yang dijadikan sumber oenelitianini adalah Bapak
Sadrusilah, S.Ag. Pemerintahan Nagari yang dijadikan sumber penelitian ini adalah Bapak
Hafizurrahman. Informan dalam penelitian ini ditentukan dengan cara mencari informan kunci.
Informan kunci dalam penelitian ini adalah Dt, Rajo Nan Gadang yang merupakan ketua
Kerapatan Adat Nagari Talang Babungo.

Penelitian ini dilaksanakan selama 30 hari, mulai dari tanggal 1 Maret sampai 30 Maret
tahun 2025. Pada tanggal 1 Maret dilakukan perancangan rumusan instrumen penelitian yang
relevan kurang lebih selama satu minggu. Pada tanggal 11 Maret mulai menyusun kerangka
variable penelitian serta indikator pertanyaan yang memuat berbagai pertanyaan relevan dengan
instrumen yang telah dirumuskan sebelumnya. Pada tanggal 14 Maret dilakukan observasi ke
Nagari Talang Babungo.

Pada tanggal 15 membuat janji dengan Wali nagari untuk melaksanakan wawancara
terkait penelitian. Pada tanggal 16 dilakukan tahap wawancara bersama Wali Nagari dan
dilanjutkan dengan membuat janji dengan salah seorang penghulu (pengurus KUA) di
Kecamatan Hiliran Gumanti. Pada tanggal 17 dilakukan tahap wawancara kedua bersama salah

300



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo

seorang penghulu di KUA Kecamatan Hiliran Gumanti. Pada tanggal 24 melakukan tahap
wawancara bersama Ketua KAN Talang Babugo. Tanggal 27 dan 28 Maret dilakukan
pengolahan data dari hasil riset yang telah dilaksanakan.

Data dalam penelitian ini diperoleh dengan teknik wawancara. Wawancara ini dilakukan
secara terstruktur yaitu daftar pertanyaan yang telah disiapkan sebelumnya ditanyakan satu-
persatu, setelah pertanyaan terjawab ditandai dengan ceklis. Pertanyaan diajukan secara acak
sesuai dengan pertanyaan yang berdekatan dengan konteks yang disampaikan. Data-data yang
diperoleh direkam dan dimuat dalam sebuah file. File-file yang didapatkan diberi kode sesuai
dengan informan yang diwawancarai. File-file tersebut dikumpulkan dalam sebuah folder yang
berisi terkait hasil wawancara yang telah diperoleh.

Data dianalisis melalui tiga tahapan. Pertama melalui re-statement data, kedua deskripsi
data dan ketiga interpretasi data. Tahap re-statement data dilakukan penyajian data dengan
memindahkan data yang diperoleh dari bentuk suara ke dalam bentuk tulisan. Pada tahap ini
semua data yang disampaikan oleh seluruh informan dituangkan dalam tulisan tanpa
mengurangi satu kata pun. Data yang dituangkan dalam bentuk tulisan dimasukkan sesuai
dengan kelompok indikator pertanyaan yang telah disusun secara terstruktur. Kedua pada tahap
deskripsi data dengan melakukan memoing dari tiap-tiap data yang telah disusun sesuai
indikator pertanyaan, yaitu dengan memilih poin-poin penting yang diperoleh dari data yang
telah didapatkan.

Poin-poin penting tersebut dipindahkan kedalam satu tabel agar mempermudah
perumusan interpretasi data. Tahap terakhir yaitu melakukan interpretasi data. Data yang telah
dimemoing kemudian dirumuskan menjadi sebuah ide baru yang lebih terstruktur tanpa
mengurangi makna asli. Hasil dari interpretasi memoing data tersebut dibuat dalam bentuk
kalimat baru dengan bentuk paragraf. Kemudian data hasil interpretasi tersebut dimuat dalam
bentuk tabel sesuai dengan indikator pertanyaan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Ada tiga isu utama terkait izin mamak dalam pendaftaran perkawinan pada bagian ini
yang akan didiskusikan. Pertama legitimasi historis penetapan izin mamak, kedua argumen
kultural penetapan izin mamak, dan ketiga tujuan penetapan izin mamak dalam perkawinan.
Latar Belakang Penetapan Izin Mamak dalam Proses Pendaftaran Perkawinan.

Masyarakat adat Minangkabau memiliki ketentuan tersendiri dalam proses pendaftaran
perkawinan yaitu harus melalui izin mamak (Dt. Rajo nan Gadang, 2025). Salah satunya di
Kenagarian Talang Babungo, izin mamak menjadi menjadi syarat administratif dalam
pernikahan. Studi ini menemukan lima hal yang melatarbelakangi adanya izin mamak dalam
perkawinan

Proses Penetapan Izin Mamak Menjadi Sebuah Aturan Dalam Pendaftaran Perkawinan

Di Minangkabau ada dua istilah aturan adat, yaitu adat sabatang panjang dan kemudia
adat salingka nagari. Aturan mengenai izin mamak dalam perkawinan merupakan adat atau
tradisi yang universal bagi masyarakat adat Minangkabau sehingga merupakan bagian dari
aturan sabatang panjang. Namun dalam prosesnya berbeda tiap-tiap daerah atau nagari. Dalam
pepatah adat Minangkabau ada sebuah ungkapan yang menyatakan “Kamanakan barajo ka
mamak, mamak barajo ka niniak mamak, niniak mamak barajo ka kabanaran.” Ungkapan ini

301



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo

bermakna bahwa mamak memiliki kontrol terhadap kehidupan kemenakannya baik
dikehidupan keluarga maupun apa yang dihadapi kemenakannya dalam menjalani kehidupan.

Tujuannya untuk menjaga nasab keluarga serta menjaga ketertiban kehiduan masyarakat
adat agar tidak bertentangan. Hal ini menjadi dasar filosofi dari adanya aturan terkait
pemberian izin mamak sebagai salah satu syarat perkawinan. Adanya aturan pemberian izin
mamak dalam perkawinan merupakan penyempurna aturan pemerintahan dan ketentuan syara’
selama tidak bertentangan dengan aturan-aturan tersebut.

Dalam masyarakat Talang Babungo ada dua ketentuan adat yang mengatur proses
pengajuan izin mamak sebagai syarat dalam perkawinan yaitu adat sabatang panjang dan adat
saingka nagari. Datuak Rajo nan Gadang menjelaskan bahwa ‘“ada dua aturan adat pertama
adat sabatang panjang. Adat ini berarti aa adat yang berlaku hmm secara keseluruhan. Artinya
aa jika masih di wilayah Minang haa Pasaman sampai ke Pantai Jambi kan ada batas-batas itu
haa yang namanya sirangkak nan badantuang, haa apa namanya durian nan ditakuak rajo dan
seterusnya gitu kan. Selagi Minang ada aa aturan yang universal, berlaku semuanya itu yang
namanya adat sabatang panjang.

Kedua adat salingka Nagari. Khusus di Talang Babungo untuk kasus seperti pertanyaan
yang adik sampaikan ini, itu dinamakan dengan adat salingka nagari. Adat salingka Nagari yang
mana itu keunikan nagari untuk mengatur anak kemenakannya. Haa beda-beda, mungkin di
Talang Babungo dan Sariak itu beda izin mamak itu setelah balataktando berbeda dengan
Talang Babungo yaitu ketika pra awal sampai akhir proses” (Dt. Rajo Nan Gadang, 2025).
Sadrusillah menegaskan bahwa “Izin mamak dalam perkawinan terbentuk sebagai salah satu
kebiasaan adat yang dijadikan aturan untuk menyempurnakan dan menguatkan aturan
pemerintahan dan syara’ sepanjang tidak menyalahi aturan dan norma yang berlaku”
(Sadrusillah, 2025). Data di atas menunjukkan bahwa aturan adat yang berlaku pada masyarakat
Talang babungo dalam menentukan izin mamak dalam perkawinan adalah adat sabatang
panjang dan adat salingka nagari.

Awal Mula Berlakunya Izin Mamak Sebagai Aturan Dalam Pendaftaran Perkawinan

Pada dasarnya izin mamak dalam perkawinan sudah melekat jauh sebelum adanya aturan
tertulis yang dikeluarkan. Setelah adanya Undang Undang Perkawinan tahun 1974 terkait
perkawinan itu harus dicatatkan, maka mulai bermunculan aturan izin mamak sebagai syarat
pendaftaran perkawinan yang diadaptasi sebagai salah satu syarat dalam perkawinan. Dt. Rajo
nan Gadang menjelaskan “Kalau secara aturan itu aa sudah lama, kalau tahun detailnya iya
kurang saya ketahui. Boleh dikatakan aturan ini terbentuk semenjak adanya aturan tentang
perkawinan yang dibentuk oleh pemerintahan.

Kalau dulu mungkin hanya dilaksanakan secara lisan haa kemenakan meminta izin ke
mamak. Ketika zaman dulu mah tidak ada surat nikah cukup buku nikah, tidak ada surat resmi
pendaftaran pernikahan tapi izin mamak itu tetap mentradisi walau tidak ada surat resmi. Ini
berdasarkan asumsi saya saja izin pernikahan oleh mamak ini mulai dilegalkan setelah adanya
aturan resmi mengenai pernikahan dan adanya ketentuan pencatatan sebelum pernikahan. Ini
asumsi saya yaa, soalnya perizinan mamak dalam pernikahan ini sudah lama terlaksana dan
mentradisi sebelum adanya atura pernikahan mengenai NA tersebut” (Dt. Rajo nan Gadang,
2025).

302



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo

Sejalan dengan itu Sadrusillah juga menegaskan “Pada prinsipnya aturan mengenai izin
mamak dalam perkawinan sudah melekat semenjak lama sebelum adanya aturan tertulis
mengenai pencatatan perkawinan. Namun seiring berjalannya waktu demi memperkuat
ketentuan adat, pemberian izin mamak dalam perkawinan dijadikan sebagai bagian dari aturan
tertulis” (Sadrusillah,2025). Berdasarkan data di atas menjelaskan bahwa jauh sebelum adanya
aturan pemerintahan terkait perkawainan dibuat, keberlakuan izin mamak dalam perkawinan
sudah ada namun dilegalkan semenjak adanya aturan terkait perkawinan.

Pihak yang Terlibat dalam Pembentukan Aturan Izin Mamak sebagai Syarat
Pendaftaran Perkawinan

Secara umum dalam penetapan ketentuan adat di Minangkabau terbentuk dari hasil
musyawarah dan mufakat dari para pemangku adat sehingga berlaku bagi masyarakat dan
menjadi sebuah kebiasaan. Diantara pemangku adat yaitu penghulu, cadiak pandai, alim ulama,
;mamak dan bundo kanduang. Terkait aturan mengenai izin mamak dalam perkawinan bagi
masyarakat Minangkabau terbentuk setelah pertimbangan terhadap kebiasaan masyarakat adat
sepanjang tidak bertentangan dengan aturan yang ditetapkan oleh pemerintah dan syara’
sehingga ditetapkan oleh pemerintah daerah sebagai bagian dari syarat perkawinan dalam
kepengurusan NA.

Dt. Rajo nan gadang memaparkan “Biasanya dalam menetapkan aturan seluruh
pemangku adat itu mengadakan rapat dan musyawarah terhadap suatu persoalan. Aaa
pemangku adat tu seperti penghulu, cadiak pandai, alim ulama, mamak, Bundo Kanduang. Aaa
ini perkiraan saya saja yaa karna sudah sangat lama sekali, aturan ini bisa jadi ditetapkan oleh
pemerintah karena memandang kebiasaan adat yang sudah lama melekat tadi tentang
perkawinan secara adat harus meminta izin mamak. Jadi untuk menguatkannya agar bisa aa
sejalan dengan aturan pernikahan yaa aa ada maslahatnya maka dijadikan aturan, tentu yang
melegalkan pemerintah daerah yang membentuk undang-undang.

Atau bisa jadi juga aa salah satu dari pemangku adat adalah anggota dewan haa dia yang
menjadikan aturan ini sebagai aturan mengikat (Dt. Rajo nan Gadang, 2025). Hal iniselaras
dengan yang disampaikan oleh Sadrusilah “Pada prinsipnya yang aturan adat itu terbentuk
setelah musyawarah dari para pemangku adat. Haa kemudian dari pemerintahan daerah tentu
menyelaraskan dan melihat kebiasaan yang ada haa di kehidupan masyarakat. Yaa selagi tidak
bertentangan maka dijadikanlah aturan yang berlaku” (Sadrusillah,2025).

Data diatas menunjukkan bahwa yang terlibat dalam penetapan aturan izin mamak dalam
perkawinan di Minangkabau adalah penghulu, cadiak pandai, alim ulama, mamak bundo
kanduang dan pemerintah daerah.

Tempat berlakunya Aturan Izin Mamak dalam Perkawinan

Pada dasarnya aturan mengenai izin mamak dalam perkawinan berlaku bagi seluruh
masyarakat adat disetiap lapisan daerah Minangkabau. Namun pelaksanaannya berbeda-beda
termasuk di Kecamatan Hiliran Gumanti tepatnya di Kenagarian Talang Babungo, yang izin
mamak sudah berlaku dari pra awal proses pernikahan adat. Dt. Rajo nan Gadang memaparkan
“Aturan pemberian izin mamak dalam perkawinan berlaku bagi masyarakat adat di
Minangkabau.

303



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo

Namun yaa bentuk pelaksanaannya berbeda-beda seperti di Kenagarian Talang Babungo
haaa izin mamak sudah dimulai dari pra awal pernikahan, keudian haa walaupun calon
pengantin menikah diluar Nagari tersebut tetap harus mengurus keterangan izin mamak™ (Dt.
Rajo nan Gadang). Data di atas menunjukkan bahwa aturan izin mamak dalam perkawinan
berlaku secara umum bagi masyarakat Minangkabau, hanya pelaksanaannya yang berbeda tiap
daerah seperti di Talang babungo dilaksanakan pra awal proses pernikahan.

Sumber/Aturan Terkait Ketentuan Izin Mamak dalam Perkawinan di Minangkabau

Filososfi yang menjadi dasar atau sumber dijadikannya izin mamak sebagai syarat dalam
perkawinan adalah salah satu pepatah adat yang berbunyi Kamanakan barajo ka mamak,
mamak barajo ka niniak mamak, niniak mamak barajo ka aturan atau kebenaran. Hal tersebut
sejalan dengan yang dijelaskan Dt. Rajo nan Gadang (2025) yaitu “Untuk menjalankan fungsi
mamak seperti dalam aturan adat terdapat pepatah yang mengatakan Kamanakan barajo ka
mamak, mamak barajo ka niniak mamak, niniak mamak barajo ka aturan atau kebenaran Jadi
kebenaran mutlak itu ada di ninik mamak. Nah kemudian kebenaran mutlak itu apa dasarnya?
Kebenaran mutlak itu dasarnya aa aturan, aturan baik yang disepakati secara nagari ataupun
yang tadi yang aa aturan yang sabatang panjang’.

Dari data di atas menunjukkan sumber ketentuan izin mamak dalam pendaftaran
perkawinan adalah salah satu pepatah adat yang berbunyi Kamanakan barajo ka mamak,
mamak barajo ka niniak mamak, niniak mamak barajo ka aturan atau kebenaran. Berdasarkan
fakta di atas menjelaskan bahwa izin mamak dalam pendaftaran perkawinan merupakan aturan
adat yang diambil dari aturan sabatang panjang dan salingka nagari yang sudah diberlakukan
sebelum tahun 1974. Aturan ini melibatkan beberapa tokoh dalam pembentukannya yaitu
penghulu, cadiak pandai, alim ulama, mamak dan bundo kanduang yang kemudian aturan ini
menjadi pertimbangan oleh pemerintah daerah untuk ditetapkan sebagai aturan sepanjang tidak
bertentangan dengan ketentua yang ada. Filosofi adanya izin mamak ini bersumber kepada
pepatah adat kamanakan barajo ka mamak, mamak barajo ka niniak mamak, niniak mamak
barajo ka kabanaran.

Aturan terkait izin mamak dalam pendaftaran perkawinan merupakan aturan adat yang
diambil dari aturan sabatang panjang dan salingka nagari yang sudah diberlakukan sebelum
tahun 1974. Aturan ini melibatkan beberapa tokoh dalam pembentukannya yaitu penghulu,
cadiak pandai, alim ulama, mamak dan bundo kanduang yang kemudian aturan ini menjadi
pertimbangan oleh pemerintah daerah untuk ditetapkan sebagai aturan sepanjang tidak
bertentangan dengan ketentua yang ada. Filosofi adanya izin mamak ini bersumber kepada
pepatah adat kamanakan barajo ka mamak, mamak barajo ka niniak mamak, niniak mamak
barajo ka kabanaran. Hal ini yang melatarbelakangi penetapan izin mamak dalam proses
pendaftaran perkawinan.

Alasan berlakunya Izin mamak dalam Perkawinan

Ada lima hal yang menjadi alasan berlakunya izin mamak dalam pendaftaran perkawinan
di Minangkabau. Studi ini akan membahas lima hal yang menjadi alasan berlakunya izin
mamak di Minangkabau.

304



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo

Dasar Penetapan Izin Mamak sebagai Syarat Pendaftaran Perkawinan

Hal yang menjadi dasar terbentuknya izin mamak sebagai syarat dari perkawinan adalah
di Minangkabau mamak memiliki kontrol terhadap kemenankannya. Salah satu bentuk kontrol
tersebut adalah ketika kemenakannya ini menikah. Sebagai seorang mamak, ia wajib
membersihkan kemenakannya dari segala persoalan ketika kemenakannya ini akan menikah.
Mamak juga wajib menyelesaikan persoalan yag timbul dalam keluarganya serta memberikan
nasehat sebelum kemenakannya melaksanakan pernikahan.

Hal ini diungkapkan oleh Dt. Rajo nan Gadang (2025) “Dalam masyarakat adat
Minangkabau aa kemanakan berada dalam aturan atau kontrol mamak. Hmmm salah satu
bentuk kontrol mamak terhadap kemenakannya adalah ketika anak kemenakannya akan
menikah dilapeh ka rumah urang maka kewajiban bagi mamak untuk membersihkan diri anak
kemenakannya, baik menyelesaikan persoalan yang timbul dari dalam keluarga ataupun
pemberian nasehat atau petuah haa sebelum anak kemenakannya itu melaksanakan
pernikahan”. Data tersebut menunjukkan dasar yang menjadikan izin mamak sebagai syarat
perkawinan di Minangkabau yaitu kemenakan berada dibawah kontrol mamak.

Tokoh yang Terlibat Terkait Berlakunya Izin Mamak dalam Perkawinan

Pihak yang terlibat setelah diberlakukannya aturan izin mamak dalam perkawinan adalah
seluruh lapisan masyarakat keturunan asli Minangkabau yang bertempat diseluruh wilayah
Minang. Walaupun pernikahan diadakan di Nagari yang berbeda mempelai wajib melakukan
izin mamak terlebih dahulu di nagarinya masing-masing. Setelah itu Mamak bertanggung
jawab mengurus kemenakannya mencarikan kaum baru di daerah rangkaian perkawinan
diadakan yang dikenal dengan istilah mangaku induak.

Sebagaimana Dt. Rajo nan Gadang (2025) memaparkan “Yang terlibat ketika berlakunya
aturan mengenai izin mamak harus ada sebelum perkawinan itu haa semua masyarakat adat
yang berketurunan Minang dan asli dari Minang. Haa walaupun calon pengantin itu hendak
menikah diluar Nagarinya sendiri haa itu dia tetap wajib meminta izin dari mamaknya
dikampung halaman. Misalnya orang Talang Babungo mau menikah dengan orang Pariaman,
tapi Nikahnya diadakan di Koto Baru Solok, si mempelai asal Nagari Talang Babungo ini haa
wajib meminta izin kepada mamaknya kemudian mamaknya mengizinkan dan mengurus
mangaku induak kemenakannya ini di Koto Baru Solok. Maknanya haa dia mencari kaum
angkatnya dengan mangaku induak tersebut, agar dibantu perhelatannya disana ketika
menikah”. Data tersebut menjelaskan bahwa yang terlibat ketika berlakunya aturan mengenai
izin mamak dalam perkawinan adalah seluruh masyarakat keturunan asli Minangkabau yang
bertempat di Minang.

Dasar Pemangku Adat Mengharuskan Izin Mamak Dalam Pendaftaran Perkawinan
Dasar dari pemangku adat mengharuskan izin mamak dalam perkawinan adalah sebagai
salah satu media penyalur terlaksananya peran dan fungsi dari seorang mamak terhadap
kemenakannya. Tujuannya untuk menjaga keturunan dan kemurnian sukunya sehingga
mencegah dari hal yang tidak diinginkan seperti pernikahan sesuku. Hal ini sejalan dengan yang
dijelaskan oleh Dt. Rajo nan Gadang (2025) “sebagai salah satu sarana terlaksananya peran dan
fungsi mamak terhadap kemenakannya tentu untuk menjaga keturunan serta kemurian sukunya
mencegah terhindarnya haaa apa aa dari hal yang tidak diinginkan seperti terjadinya

305



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo

perkawinan sasuku”. Dari data tersebut menjelaskan dasar pemangku adat mengharuskan izin
mamak dalam pendaftaran perkawinan adalah sebagai media penyalur peran dan fungsi mamak,
serta untuk menjaga kemurnian keturunan sukunya dari hal yang tidak diinginkan.

Otoritas Mamak dalam Masyarakat Adat

Di Minangkabau mamak memiliki otoritas atau peran yang sangat besar. Mamak sangat
disegani di dalam kehidupan masyarakat. Bahkan peran mamak lebih luas dari seorang suami
atau semenda. Di Minangkabau mamak memiliki peran kunci dalam pernikahan
kemenakannya. Mulai dari awal proses pernikahan, persoalan yang timbul di rumah tangga
kemenakannya bahkan hingga terjadinya perceraian. Mamak berperan menyelesaikan setiap
persoalan tersebut. Selain itu mamak juga memiliki peran penting dalam menjaga harta pusaka
sukunya/ kaumnya.

Dt. Rajo nan Gadang (2025) memaparkan “Mamak itu haa memiliki kedudukan yang
disegani dalam masyarakat adat terkhusus hmm dalam keluarganya sendiri. Dalam adat Minang
mamak memiliki peranan lebih luas terhadap keluarganya dari pada seorang suami/ sumando.
Bahkan dalam berbagai prosesi adat misal itu tentang perkawinan yang berpengaruh besar
terhadap pernikahan kemenakannya itu yaa adalah mamak mulai dari maresek, pernikahan,
permaslahan yang timbul dalam rumah tangga sampai terjadinya perceraian. Haaa tu Mamak
juga berperan dalam menjaga harta pusaka sukunya”.

Berdasarkan data tersebut menjelaskan bahwa otoritas mamak di dalam kehidupan
masyarakat Minangkabau itu seperti mamak disegani oleh masyarakat, mamak memiliki peran
yang lebih dari seorang semenda atau ayah misal dalam perkawinan. Karena mamak berperan
besar dalam perkawinan kemenakannya, dalam kehidupan rumah tangga kemenakannya jika
timbul persoalan hingga berperan besar dalam menjaga harta pusaka sukunya.

Peran Mamak Terhadap Kemeakan dan Keluarganya

Mamak memiliki peran besar dalam keluarganya seperti mendidik kemenakannya dan
menjaga harta pusaka kaumnya. Dalam istilah adat menyebutkan Anak dipangku, kamanakan
dibimbiang hal ini menggambarkan peran mamak tidak hanya dalam rumah tangganya namun
juga dalam keluarga kaumnya.

Dalam pemaparannya Dt. Rajo nan Gadang (2025) menjelaskan bahwa ‘“Mamak berperan
dalam mendidik kemenakannya dan menjaga pusaka dalam keluarganya. Nahh ada istilah adat
yang menyebutkan Anak dipangku, kamanakan dibimbiang yang menggambarkan mamak
berfungsi menasihati dan mendidik kemenakannya tadi.

Data di atas menjelaskan peran mamak terhadap kemenakannya tergambar dalam istilah
adat anak dipangku, kamanakan dibimbiang yang menggambarkan peran mamak dalam
mendidik kemenakannya serta menjaga harta pusaka.

Berdasarkan fakta tersebut di atas menunjukkan bahwa yang menjadi yang menjadi dasar
penetapan izin mamak dalam perkawinan adalah karena di Minangkabau kemenakan berada di
bawah kontrol mamak. Aturan tersebut berlaku bagi seluruh masyarakat asli Minangkabau yang
menetap di Minangkabau. Alasan pemangku adat menetapkan izin mamak dalam pendaftaran
perkawinan adalah sebagai media penyalur tugas dan fungsi mamak dalam kehidupan
masyarakat. Mamak di Minangkabau memiliki otoritas dalam kehidupan masyarakat, bahkan

306



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo

mamak sangat disegani dan kedudukannya lebih dari kedudukan seorang semenda. Di
Minangkabau mamak berperan dalam mendidik kemenakannya dan menjaga harta pusaka.

Tujuan penetapan izin mamak dalam Perkawinan

Aturan terkait izin mamak dalam pendaftaran perkawinan memiliki tujuan ketika
ditetapkannya sebagai aturan. Studi ini akan membahas lima tujuan ditetapkannya aturan izin
mamak dalam pendaftaran perkawinan.

Tujuan Pemangku Adat Menjadikan Izin Mamak dalam Perkawinan

Tujuan pemangku adat menjadikan izin mamak sebagai salah satu syarat dalam
perkawinan adalah sebagai penguat tugas dan fungsi seorang mamak dalam masyarakat. Selain
itu untuk menjaga marwah seorang mamak dalam kehidupan masyarakat adat terhadap
kemenakannya.

Dt. Rajo nan Gadang (2025) menjelaslkan “sebagai aa apa namanya itu salah satu penguat
kedudukan tugas dan fungsi mamak dalam masyarkat adat yaa peran mamak tersebut dalam
masyarakat adat, terkhusus keluarganya sendiri. Aaa kan ada juga yang kemenakannya ini lebih
berpendidikan dari mamaknya dalam istilah adatnya gadang dak malendo cadiak dak manjua ,
gara-gara mamaknya ini aa kurang pendidikannya tidak dihargai oleh kemenakannya, merasa
mereka lebih faham dan tinggi dari mamaknya. Haa dengan adanya aturan izin mamak ini untuk
menjaga marwah mamak tersebut”.

Berdasarkan data di atas menjelaskan tujuan pemangku adat menjadikan izin mamak
dalam perkawinan adalah untuk penguat tugas dan fungsi mamak serta untuk menjaga marwah
mamak.

Tujuan Pemberian Sanksi Bagi yang Melanggar Aturan

Tujuan diadakan sanksi adat bagi yang melanggar aturan terkait izin mamak sebagai
pendaftaran perkawinan diantaranya agar timbulnya kesadaran hukum dalam kehidupan
masyarakat adat. Kemudian masyarakat tidak menyepelekan aturan yang telah ditetapkan oleh
pemerintah adat. Selain itu adanya efetk jera yang ditimbulkan oleh sanksi adat bagi yang
melanggarnya.

Dt. Rajo nan Gadang (2025) menyampaikan “tujuannya agar ada hmm kesadaran hukum
dari masyarakat, aa hingga mereka tidak mudah dalam menyepelekan ketetapan-ketetapan adat
yang sudah ada tadi. Yaaa haa tentunya ada efek jera bagi masyarakat kan, jika ada yang
melanggar aturan-aturan yang telah ada tadi”. Data di atas menunjukkan tujuan pemberian
sanksi bagi yang melanggar aturan izin mamak dalam perkawinan adalah adanya kesadaran
hukum masyarakat dan tidak menyepelekan ketetapan adat.

Kontribusi Aturan Pemberian Izin Mamak dalam Perkawinan Terhadap Tradisi Budaya
di kecamatan Hiliran Gumanti

Diadakan aturan terkait izin mamak dalam perkawinan tentu berkontribusi dalam
menjaga tradisi dalam masyarakat. Karena izin mamak dalam perkawinan sudah lama
mentradisi sebelum adanya aturan yang dikeluarkan pemerintah terkait perkawinan. Dt. Rajo
nan Gadang (2025) menjelaskan “aturan pemberian izin mamak tentu aa menjadi salah satu
media/ jalan dalam menjaga tradisi dan budaya itu sendiri aa yang berkembang dalam

307



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo

kehidupan masyarakat adat. Yaaa seperti tadii tu izin mamak sudah berlaku lama sebelum
adanya itu tadi aturan dari pemerintahan tentang perkawinan sebelum diundang-undangkan”.
Data di atas menjelaskan bahwa penetapan izin mamak dalam perkawinan berkontribusi
sebagai media menjaga tradisi.

Kontribusi Mamak Terhadap Kemenakannya

Di Minangkabau mamak memiliki kontribusi besar dan tanggung jawab besar terhadap
kemenakannya. Hal ini tergambar dalam istilah adat anak dipangku, kamanakan dibimbiang
maknanya kemanakan berada dalam aturan atau kontrol mamak. Ketika kemenakannya hendak
menikah, mamak wajib memberihkan diri kemenakannya terlebih dahulu, menyelesaikan setiap
persoalan yang timbul dalam keluarga. Bahkan mamak wajib memberikan nasehat kepada
kemenakannya sebelum pernikahan.

Dt. Rajo nan Gadang (2025) menjelaskan “Mamak tentu punya di Minangkabau tanggung
jawab besar terhadap kemenakannya. Dalam pepatah adat Minangkabau ada istilah anak
dipangku, kamanakan dibimbiang maknanya kemanakan berada dalam aturan atau kontrol
mamak. Salah satu bentuk kontrol mamak terhadap kemenakannya nah tadi tu adalah ketika
anak kemenakannya akan menikah atau istilahnya “dilapeh karumah urang” maka itu sudah
kewajiban bagi mamak untuk membersihkan diri anak kemenakannya, haaa baik itu
menyelesaikan persoalan yang timbul dari dalam keluarga aa ataupun pemberian nasehat
sebelum anak kemenakannya melaksanakan pernikahan”. Data di atas menjelaskan mamak
memiliki kontribusi dan tanggung jawab yang besar terhadap kemenakannya, karena
kemenakan berada di bawah kontrol mamak.

Media Penyalur Kontribusi Mamak Terhadap Kemenakannya

Adanya penetapan aturan izin mamak dalam pendaftaran perkawinan menjadi salah satu
media penyalur tugas dan fungsi mamak dalam menjalankan perannya di kehidupan masyarakat
adat. Dt. Rajo nan Gadang (2025) menjelaskan “Tentu adanya aturan pemberian izin mamak
ini akan menjadi salah satu media yang menyalurkan tugas dan fungsi mamak perannya dalam
masyarakat adat yang merupakan bagian dari tradisi di dalam kehidupan masyarakat”. Dari data
di atas menjelaskan bahwa aturan izin mamak dalam perkawinan menjadi salah satu media yang
menyalurkan tugas dan fungsi mamak.

Berdasarkan fakta di atas, tujuan pemangku adat menetapkan aturan izin mamak dalam
perkawinan adalah untuk memperkuat peran dan fungsi mamak, menjaga marwahnya, serta
sebagai media pelestarian tradisi adat. Pemberian sanksi bagi pelanggar aturan ini
mencerminkan adanya kesadaran hukum dalam masyarakat dan bentuk penghormatan terhadap
ketetapan adat. Aturan ini juga menjadi sarana dalam menyalurkan dan merealisasikan
tanggung jawab sosial mamak dalam struktur kekerabatan Minangkabau.

Studi ini menunjukkan untuk memperkuat tugas, fungsi dan marwah adat pemberian izin
mamak dalam perkawinan menjadi sumber legitimasi. Studi ini menggambarkan bahwa
pemberian izin mamak yang dijadikan sumber legitimasi telah menjadi tolak ukur keabsahan
perkawinan. Pemberian izin mamak yang dijadikan sebagai tolak ukur dari keabsahan
perkawinan merefleksikan bahwa mamak memiliki kewenangan untuk melindungi
kemenakannya dari hal-hal yang tidak diinginkan.

308



Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo

Pemberian izin mamak berimplikasi pada terlindungi hak-hak kemenakan seperti hak
matrilineal kemenakan. Hak matrilineal ini menjadi hal yang krusial sebab keturunan sangat
ditentukan oleh garis keturunan (Sulfinadia dkk., 2025). Dalam magqgashid syariah pencatatan
perkawinan bertujuan untuk memelihara dan melindungi keturunan (Amar, Dharma, dkk.,
2024). Bagi Syaidur Syahar pemeliharaan hak dasar menjadi sumber dari lahirnya aturan
tentang pencatatan perkawinan (Supomo, 2017). Dalam konteks Minangkabau memelihara
keturunan matrilineal merupakan puncak dari menjaga Marwah kelompok matrilineal
(Sulfinadia dkk., 2025)

Pentingnya menjaga kekereabatan matrilineal dan Marwah kaum disebabkan oleh
matrilineal menjadi identitas kolektif orang Minang (Putri dkk., 2019). Dalam kekerabatan
matrilineal mamak menjadi pemimpin kaumnya yang ditugaskan untuk menjaga dan
melindungi keluarga matrilinealnya (Sulfinadia dkk., 2025). Sebagai orang yang dituakan dan
pemimpin dalam kaum, ninik mamak harus memberikan teladan yang baik terhadap
kemenakannya, mengarahkan kemenakannya agar tidak salah jalur. Kemenakan memiliki
kewajiban untuk menghormati mamaknya tersebut. Mamak dan kemenakan memiliki
hubungan erat karena pertalian darah (Amin dkk., 2022).

Mamak memperoleh kekuasaan dari kaum matrilinealnya secara turun menurun (Umar
& Riza, 2022), yang oleh Weber (1960) disebut sebagai sumber tradisional (Latif & Hanani,
t.t.). Kekuasaan yang bersumber pada kekuatan tradisional menjadi tolak ukur bagi masyarakat
perdesaan (Kompasiana.com, 2024). Oleh karena itu Masyarakat perdesaan akan setia dan
berkomitmen penuh untuk menjaga seluruh sumber tradisional dimana mereka hidup, tumbuh
dan berkembang (Kompasiana.com, 2024). Jadi ninik mamak punya kepentingan yang besar
untuk memelihara keluarga matrilinealnya melalui izin mamak dalam perkawinan.

KESIMPULAN

Studi ini menunjukkan bahwa otoritas mamak dalam memberikan izin perkawinan
ternyata sebagai bentuk perlindungan institusional terhadap keberlanjutan sistem matrilineal,
dan menjaga identitas kolektif dan kehormatan kaum matrilineal. Penggunaan konsep otoritas
dalam menjelaskan otoritas ninik mamak dalam perakawinan berkontribusi dalam melihat
fungsi, peran mamak secara adat. Studi ini hanya fokus pada keterlibatan mamak dalam
menentukan keabsahan perkawinan melalui izin secara administratif, dan belum menyentuh
soal dampak penggunaan otoritas mamak dalam aspek selain dari izin pekawinan. Dampak
penggunaan otoritas mamak dalam aspek kewarisan dan muamalah perlu diperlakukan
penelitian lebih lanjut.

DAFTAR PUSTAKA
Amar, R., Pratama Dharma, A., Urrahman, M. A., & Kurniawan, M. R. (2024). Kedudukan pencatatan

terhadap keabsahan perkawinan: Telaah pencatatan perkawinan. Jurnal Tana Mana, 5(2), 217-
226. https://doi.org/10.33648/jtm.v5i2.486
Amin, M., Fitri, N., & Aziz, A. (2022). Konsep pemikiran ninik mamak untuk keberlangsungan
pendidikan cucu kemenakan di tengah persaingan yang multikultural. Jurnal IImu Pendidikan.
Ariani, D., & Liany, L. (2021). Pro kontra proses pembentukan Undang-Undang Nomor 19 Tahun 2019
tentang Komisi Pemberantasan Korupsi ditinjau dari asas-asas pembentukan perundang-
undangan. Adil: Jurnal Hukum, 12(1). https://doi.org/10.33476/ajl.v12i1.1917

309


https://doi.org/10.33648/jtm.v5i2.486
https://doi.org/10.33476/ajl.v12i1.1917

Otoritas Mamak dalam Memberikan Izin Perkawinan Masyarakat Talang Babungo

Azharuddin, & Tanjung, D. (2022). Pembaharuan hukum Islam di Indonesia: Studi pemikiran Hazairin.
Jurnal MEDIASAS: Media llmu Syari’ah dan Ahwal Al-Syakhsiyyah, 5.

CMSMaster, Fh. (2015, May 6). Hukum, masyarakat dan pembangunan. Fakultas Hukum Universitas
Pattimura. https://fh.unpatti.ac.id’hukum-masyarakat-dan-pembangunan/

Faishol, L. (2019). Pencatatan perkawinan dalam hukum kekeluargaan di Indonesia.

Haryanti, T. (2014). Hukum dan masyarakat. Tahkim.

Khallaf, A. W. (2014). llmu ushul figh. Dina Utama.

Kompasiana.com. (2024, October 30). Pemikiran-pemikiran tokoh Max Weber dan H. L. A. Hart.
Kompasiana.
https://www.kompasiana.com/alyadhaya6486/67211b6dc925c42d6553ac23/pemikiran-
pemikiran-tokoh-max-weber-dan-hla-hart

Latif, H., & Hanani, S. (n.d.). Pemikiran otoritas Max Weber dalam pengambilan keputusan di sekolah:
Studi kasus di Pondok Pesantren Tarbiyah Islamiyah Gobah V Surau.

Maliki, Z. (2018). Sosiologi politik: Makna kekuasaan dan transformasi politik. Gadjah Mada
University Press.

Mulianto, B., & Fikri, R. (2018). Struktur legitimasi dalam masyarakat Indonesia (studi pengukuhan
kembali Kerajaan Gunung Sahilan Kabupaten Kampar Provinsi Riau). WEDANA: Jurnal Kajian
Pemerintahan, Politik dan Birokrasi, 4(1), 520-532.
https://doi.org/10.25299/wedana.2018.vol4(1).2156

Putri, I. D., Amelisca, D., & Nengsih, S. (2019). Pewarisan menurut hukum waris Islam terhadap sistem
kekerabatan matrilineal Minangkabau. Notaire, 2(2).

Ramiyanto, & Karyadin. (2020). /Imu negara. Deepublish.

Sulfinadia, H., Roszi, J. P., Puspita, M., Fadli, A., Fadli, A., & Nursaldi, M. F. (2025). Kewarisan
matrilineal pada harta pusaka rendah di Minangkabau. Deepublish.

Supomo, A. (2017). Perlindungan anak dari perkawinan siri berdasarkan Pasal 20 Undang-Undang
Nomor 35 Tahun 2014 tentang Perlindungan Anak. Yustitia, 3(2), Article 2.
https://doi.org/10.31943/yustitia.v3i2.54

Tagel, D. P. (2020). Pelaksanaan pencatatan perkawinan pada Dinas Kependudukan dan Pencatatan
Sipil. Vyavahara Duta, 14(2), 84. https://doi.org/10.25078/vd.v14i2.1256

Umar, M. C. (2022). Peran ninik mamak, mamak, dan kamanakan di Minangkabau.

Umar, M. C., & Riza, Y. (2022). Peran ninik mamak, mamak, dan kamanakan di Minangkabau. Jurnal
Budaya Nusantara.

Wahyuni, S. (2022). Eksistensi mamak kanduang dalam perkawinan kemenakan.

© 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and

@ @ @ onditions of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).

310


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://fh.unpatti.ac.id/hukum-masyarakat-dan-pembangunan/
https://www.kompasiana.com/alyadhaya6486/67211b6dc925c42d6553ac23/pemikiran-pemikiran-tokoh-max-weber-dan-hla-hart
https://www.kompasiana.com/alyadhaya6486/67211b6dc925c42d6553ac23/pemikiran-pemikiran-tokoh-max-weber-dan-hla-hart
https://doi.org/10.25299/wedana.2018.vol4(1).2156
https://doi.org/10.31943/yustitia.v3i2.54
https://doi.org/10.25078/vd.v14i2.1256

